

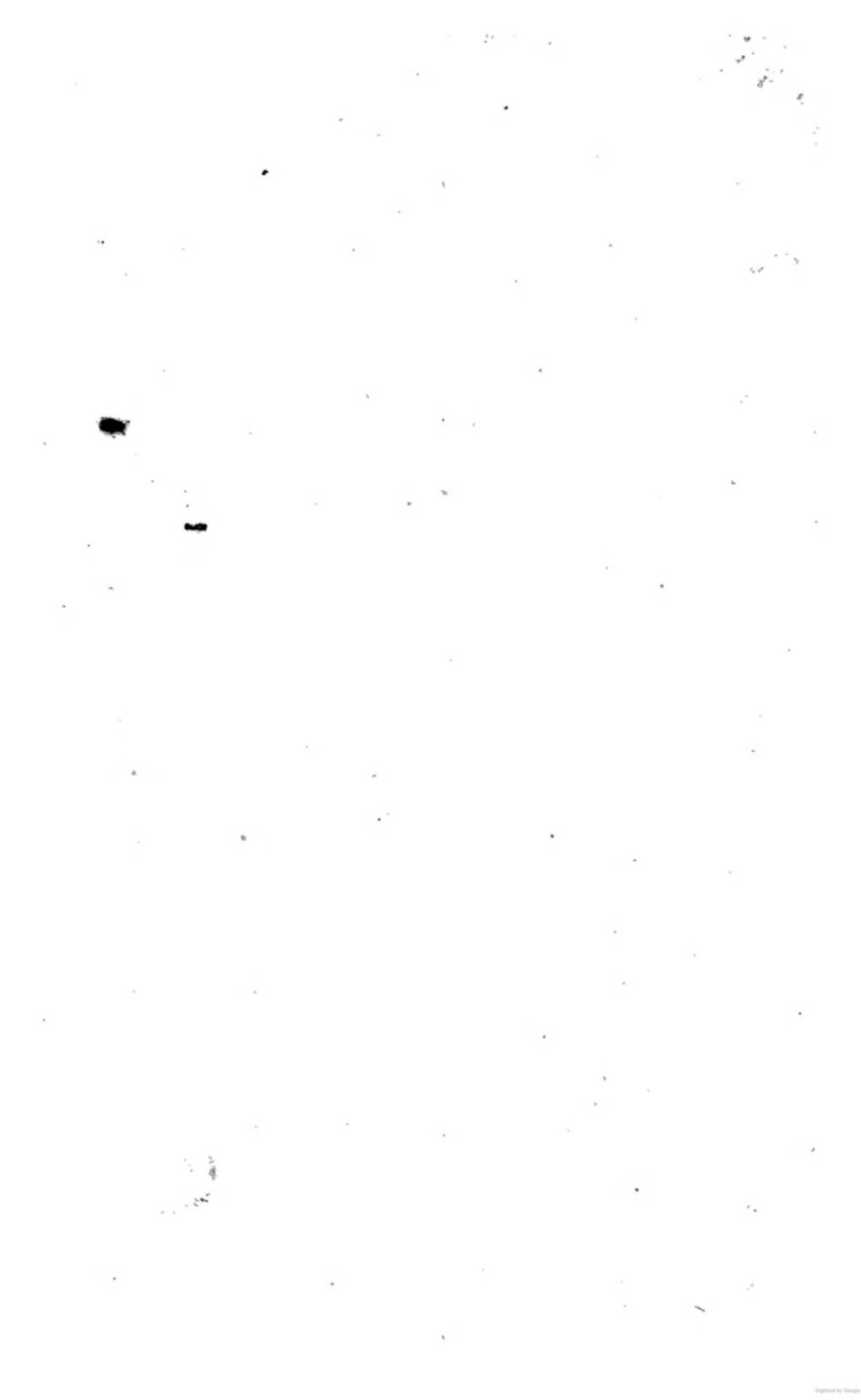


acc 4516



UNIVERS



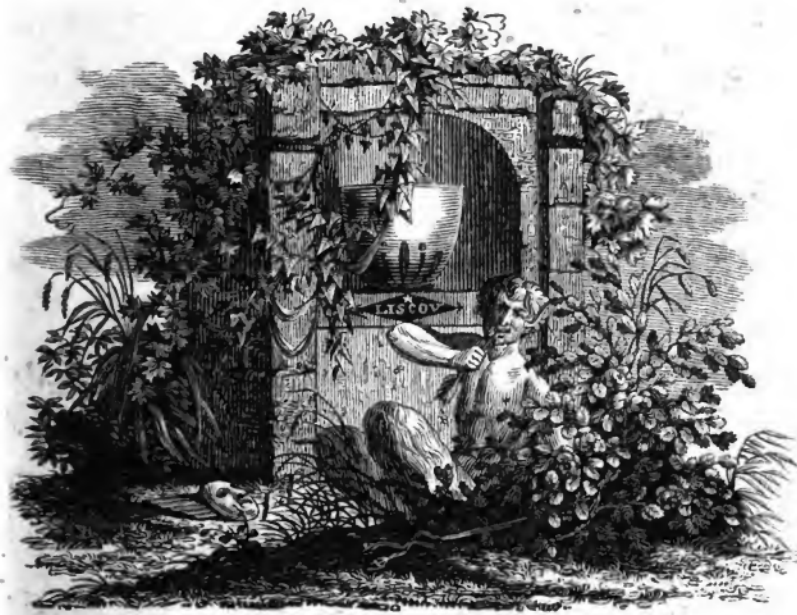




Christian Ludwig Liscov's  
**S c h r i f t e n.**

---

Herausgegeben  
von  
Carl Müchler.

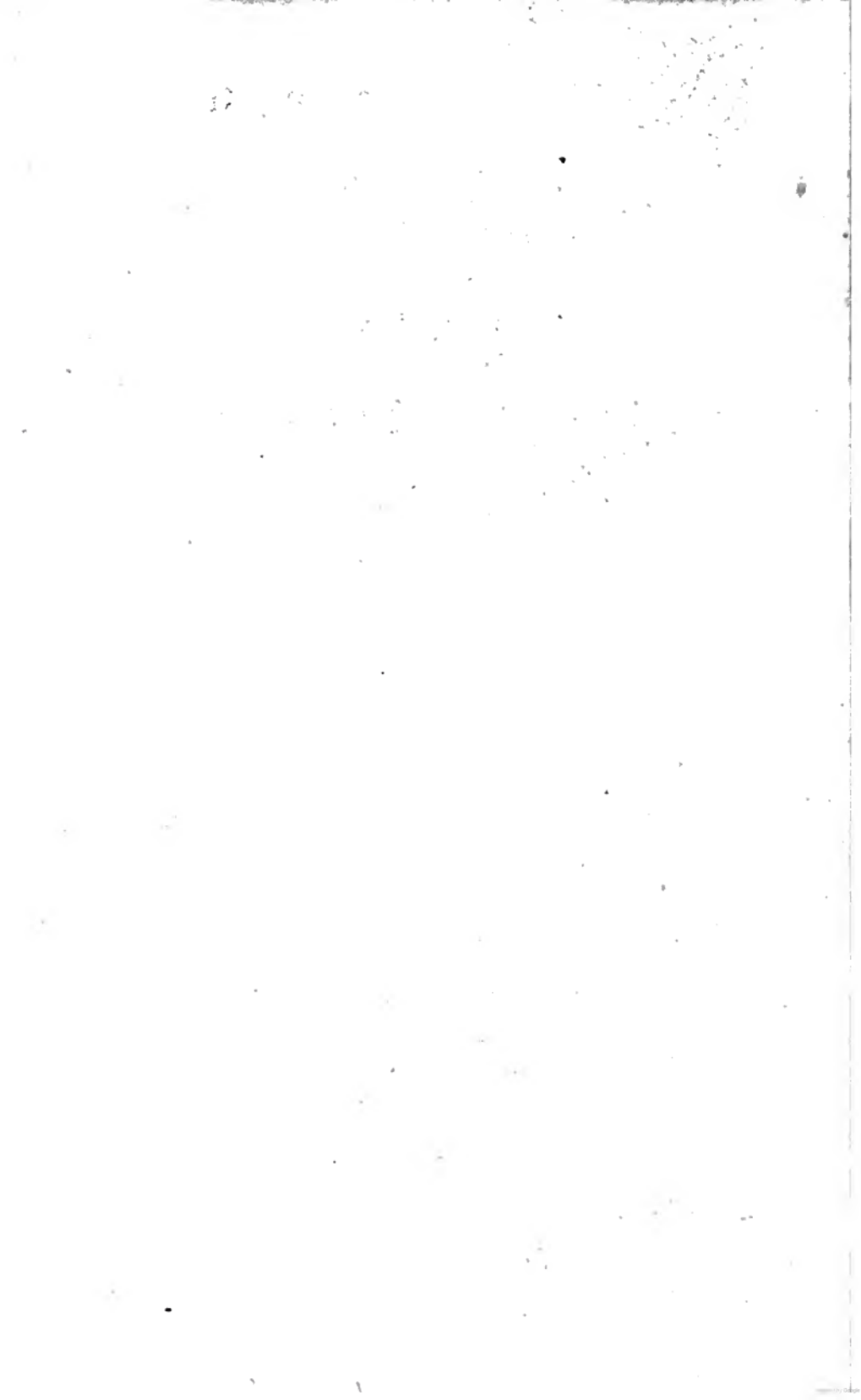


Erster Theil.

---

Berlin.  
In der Hamburgerischen Buchhandlung  
1806.

4



Christian Ludwig Liscov's  
Schriften.

---

Erster Theil.



Ueber die  
U n n ö h t i g f e i t  
der  
guten Werke zur Seligkeit.

---

Eine bescheidene und wohlgemeinte Epistel an  
den Herrn M. L.

---

Die Schläge eines Liebhabers meinens recht gut.  
Sprüchw. xxvii. W. 6.



---

Ueber  
die Unnöthigkeit der guten Werke  
zur Seligkeit.

---

Ich weiß nicht, wie Ew. Hochedelgebohren den Brief, welchen ich mir jetzt die Freiheit nehme, an Sie zu schreiben, aufnehmen werden. Indessen können Dieselben versichert seyn, daß Sie sich nicht irren, wenn Sie mir die Ehre anthun, zu glauben, daß die Absicht, in welcher ich die Feder ergriffen, mit den Pflichten eines aufrichtigen Freundes übereinstimme.

Es ist mir neulich von ohngefähr eine Schrift, welche Sie vor einiger Zeit herausgegeben, zu Gesichte gekommen, in welcher ich, (ungeachtet sie nicht der Art ist, daß man viele wider die Reinigkeit der Lehre anstossende Sätze darinn vermuhten sollte) einige Redensarten bemerkt habe, die ich wünschte, daß sie Ew. Hochedelgebohren nicht ent-

fallen wären. Ich habe mit vieler Bestürzung gesehen, daß Ew. Hochadelgebohren nicht sehr von den irrigen Meinungen entfernt sind, welche unsere Kirche schon vor langer Zeit an dem bekannten Major verdammet hat, und sich nicht entsehen, mit diesem verdächtigen Lehrer zu sagen: die guten Werke wären nöthig zur Seligkeit. „Wer“ sprechen Sie: „selig werden will, der muß nicht nur den rechten Glauben haben, sondern auch diesen Glauben durch die Liebe beweisen.“ Ja Ew. Hochadelgebohren wiederholen diesen Irrthum mit andern Worten noch einmal, und geben also deutlich zu erkennen, daß man Ihnen nicht urecht thue, wenn man glaubt, Ihr Herz sey nicht rechschaffen.

Ich müßte die evangelische Wahrheit so wenig als Ew. Hochadelgebohren und nicht so auf richtig lieben, als ich thue, wenn ich zu dem Avers gerniß, so Ew. Hochadelgebohren gegeben, stille schwiege, und mich nicht bemühte, nach meinem von Gott mir geschenkten Vermögen Ew. Hochadelgebohren auf andere Gedanken zu bringen. Ich habe um so viel mehr Hoffnung, daß meine Arbeit nicht ohne Segen seyn werde, weil ich unterschiedene andere Stellen in eben dieser Schrift ans-

treffe, aus welchen zu schließen, daß Ew. Hochedels  
gebohrten noch nicht so weit in Abwege gerathen  
sind, daß Sie leugnen sollten, wir würden allein  
durch die zugerechnete Gerechtigkeit Christi, und  
durch den Glauben an diesen Himmel der Welt  
gerecht und selig.

Ich kann mir es kaum einbilden, daß Ew. Hoch-  
edelgebohrn die strafbare Absicht sollten gehabt ha-  
ben, dieser heilsamen Lehre durch die anstößigen Re-  
densarten deren Sie sich bedient, vorsätzlich Abbruch  
zu thun, vornehmlich zu einer Zeit da die ganze  
lutherische Kirche das Andenken des zu Augsburg  
gethanen Bekennnisses, in welchem diese heilsame  
Lehre den vornehmsten Platz einnimmt, fernerlich zu  
begehen im Begriff ist. Ew. Hochedelgebohrn dür-  
fen nicht meinen, daß dies Ehren-Worte sind,  
wodurch ich mir ein günstiges Gehör zu Wege bri-  
ngen wolle. Es ist keine captatio benevolentiae: Ich  
rede im Ernst: und damit Sie mir dieses umso viel  
eher glauben mögen, will ich Ihnen nicht erst die  
Lehre von der Rechtfertigung eines armen Sünders  
vor Gott, so wie sie in unserer Kirche vorgetra-  
gen wird, weitläufig vorstellen. Sie wissen die-  
selbe so gut als ich, und sind auch vermutlich  
nicht weniger von der Wahrheit derselben über-

zeugt, als ich. Nur will ich Sie bitten, diese tröstliche Lehre von der Rechtfertigung mit dem irrgen Gag, welcher Ihnen unglücklicher Weise aus der Feder geflossen, zu vergleichen. Nehmen Sie diese Mühe über sich. Ich bin versichert, die Schwierigkeiten, die Sie antreffen werden, werden Sie übersühren, daß Sie gestrauchelt haben. Sie werden befinden, daß alle die falschen Künste, welche Sie etwa von dem Herrn Buddeus, der wie der Engel der Gemeine zu Laodicea weder kalt noch warm war, erlernet, nicht zureichen, eine Übereinstimmung zwischen Licht und Finsternis zu Wege zu bringen.

Denn so lange der Gag wahr bleibt, das wir allein durch den Glauben an Christum selig werden, so lange wird es falsch seyn, daß die guten Werke etwas zu unserer ewigen Wohlfahrt beitragen. Ich sehe hier keine Mittelstraße, und der Schluß, den der Apostel Paulus macht, scheint mir von einer geometrischen Gewissheit zu seyn. Ists aber aus Gnaden, sagt dieser große Helden-Lehrer Röm. XI. 6. so ists nicht aus Verdienst der Werke, sonst würde Gnade nicht Gnade seyn. Ists aber aus Verdienst der Werke, so ist die Gnade

nichts, sonst wäre Verdienst nicht Verdienst.

Mich deutet, diese Worte des Apostels sind so fest auf den ersten Grundsatz aller unserer Erkenntnisse gegründet, daß derjenige eine mehr als eiserne Stirn haben müßte, der sich nicht entblößt, dieselben anzufechten, wenn er gleich nicht wüßte, daß der Geist der Wahrheit die Feder des heiligen Pauli regieret hätte. Unsere Kirche hat dieses gar wohl begriffen, und ist daher beständig bei den Lehren dieses auserwählten Rüstzeuges geblieben. Man kann sagen, daß diese Beständigkeit vornehmlich unsere Kirche von allen andern Religionen unterscheide, und ihr die deutlichsten Merkmale der Wahrheit eindrücke, die den andern Haufen der Christen eben darum fehlen, weil sie den rechten Weg, den ihnen der Apostel deutlich gewiesen, verlassen haben. Es können diese unglückselige Rotten ihre falschen Lehren so wenig mit sich selbst, als mit der heiligen Schrift reisem, und gerathen daher in eine Verwirrung, die einem rechtschaffenen Lutheraner, der dieselben von den Mauern unsers Zions in stolzer Sicherheit ansiehet, zugleich zum Vergnügen und zum Mitleiden bewegen muß.

Nil dulciss est, bene quam munita tenere  
 Edita, doctrina sapientum tempa serena  
 Des, icere, unde queas alias passimque videre  
 Errare, atque vitam palanteis quaerere vitae \*).

Unsere Lehren hingegen hängen wohl an einander, und stimmen sowohl mit der Vernunft als mit der Schrift überein. Das menschliche Geschlecht, sagen wir, ist durch den Fall unserer ersten Eltern so tief in die Ungnade seines Schöpfers gefallen, und zu Haltung der göttlichen Gebote so untüchtig geworden, daß es unmöglich ohne einen Mittler, der sowohl der beleidigten Gerechtigkeit Gottes ein Gnüge thäte, als auch das Gejeg statt der Menschen erfüllte, von dem ewigen Verderben, wozu es verdammt war, gerettet werden konnte.

Gott war so gnädig und entschloß sich seinen eingeborenen Sohn in die Welt zu senden, um dieses wichtige Werk der Erlösung zu verrichten. Er sandte ihn auch in der Fülle der Zeit wirklich in die Welt. Es wird nicht nöthig seyn, daß ich Ew. Hochadelgeborenen weiter erzähle, was der Sohn geschan und gelitten. Ich sage nur, daß er uns durch

\* ) Lucret. Lib. 2. v. 7.

seinen Tod von dem Fluche des Gesetzes erlöst, seinen Vater versöhnet, und uns die Seligkeit erworben hat, die daher, Kraft der geschehenen Erlösung, keinem entstehen kann, der nur festiglich glaubet, Christus sei auch für ihn gestorben. Diese gläubige Zueignung des Verdienstes Christi ist es, die uns gerecht und selig macht, und sonst nichts. Ew. Hochedelgeborenen müssen sehr künstlich sehn, wenn Sie in diesen Zusammenhang der evangelischen lutherischen Lehren ihre guten Werke einmischen können, ohne denselben zu trennen, und müssen sich mutwillig verbilden, wenn Sie nicht begreifen, daß darinn kein Platz für sie übrig sei. Es bleibt wohl bei dem, was die christliche Kirche singt:

Es ist mit unserm Thun verlor'n  
Verdienen doch nur eitel Zorn.  
Kyrieleß.

Ew. Hochedelgeborenen verzeihen mir, daß ich Ihnen vielleicht mit der Anführung dieses Verses verdrüßlich falle. Ich weiß wohl, daß der Geschmack der heutigen Welt so verderbt ist, daß sie lieber sieht, wenn man seine Reden und Schriften mit Stellen der hindnischen Poeten ausziert, als wenn man sich der Worte des heiligen Geistes, und der schönsten Stellen geistreicher Gesänge bedient. Man spott-

tet der Prediger, welche dieses Legte zu thun gewohnt sind, und hält es für ein sicher Kennzeichen eines Postillanten. Allein gleich wie es unter den Predigern gotlob noch so tapfere Männer, und zwar im Ueberfluß, giebt, die sich durch dieses alberne Urtheil der närrischen und gotlosen Welt nicht irren lassen, sondern ihres Predigten größtentheils aus anmuthig untereinander gemischten Sprüchen aus der Bibel, und Versen aus Gesängen zusammen sezen (wie ich denn auch, ohne Ruhm zu melden, mich unter diese standhafte Anhänger der alten läblichen Weise zu zählen, und mich in meinen Predigten, nächst der heiligen Schrift auch meines Gesangbuchs häufig, und zwar ohne Furcht, zu bedienen gewohnt bin) so können Ew. Hochedelgebohren daher schon zufrieden seyn, daß ich um ihren (vermußlich auch verdorben) Geschmack zu vergnügen, lieber mit dem Lucretius als dem Apostel Paulus reden wollen, und Ihnen die ganze Lehre von dem Werke der Erlösung vorgestellt, ohne einmal zu sagen: Zu reden aus dem Propheten Esaia, zu reden aus dem, zu reden — zu, zu &c.

Sie können glauben, daß ich mir, um nicht bei Ihnen zum Gespött zu werden, Gewalt an-

gethan habe: endlich konnte ich es nicht länger aushalten. Das macht die Gewohnheit, nebst der kleinen Begierde, meine priesterlichen mir auf das Gesangbuch zustehende Rechte bezubehalten.

Nach dieser kleinen Ausschweisung, welche gleichfalls durch die gute und wohlhergebrachte Gewohnheit der Prediger hinlänglich gerechtfertigt wird, wende ich mich wieder zur Sache. Ich habe gesagt, daß die Notwendigkeit der guten Werke zur Seligkeit mit den Lehren unserer Kirche nicht bestehen könne; und ich zweifle nicht, Ew. Hochgedebohren werden, wenn Sie nur belieben, die Sache recht anzusehen, mit mir einig seyn. Denn sagen Sie mir, was sollten doch wohl so elende Creatures, die nichts von demjenigen, was Gott von ihnen fordert, zu thun vermögend sind und eben darum einen Mittler nötig haben, thun können, das fähig wäre, Gott zu bewegen, ihnen eine so große Belohnung zu geben, als die unaussprechliche Freude ist, welche die Gläubigen zu erwarten haben?

Wenn wir im Stande wären, die Gnade durch unsere Werke zu verdienen, so wäre es sehr unnötig gewesen, daß Gott seinen einzigen Sohn für uns in den Tod gegeben. Er hat es aber

gethan, und dieses Einzige ist hinlänglich, uns zu überzeugen, daß er, weil ihm unsere Schwachheit bekannt ist, uns nicht zur Beobachtung solcher Gebote verbinden wolle, deren Haltung uns unmöglich ist. Ich gestehe, wenn man die heilige Schrift liest, so sollte man schwören, Gott verlange von uns, daß wir seine Gebote halten sollen. Denn er giebt Gesetze, drückt mit Strafen, und verspricht Belohnungen, nicht anders, als wenn er wollte, daß wir seine Gesetze halten sollten, und vorausseße, daß wir dazu geschickt wäre.

Ich glaube auch, daß bis auf die Seiten des seligen Luthers ein Jeder, der die Schrift gelesen, sich dieses eingebildet habe. Allein dieser theure Mann hat endlich die Welt aus einem Irrthum gerissen, der vielleicht so alt war, als sie selbst; indem er in seinem Buche de Servo Arbitrio sehr wohl angemerkt, daß diejenigen Stellen der heiligen Schrift, da Gott etwas zu gebieten, und verbieten scheint, nichts anders als einen schimpflichen Vorwurf unsers Unvermögens in sich fassen.

Nach diesem Begriffe unsers seligen Vaters Luther, kann man die Absicht Gottes in Gebbung des Gesetzes völlig einsehen, wenn man sich nur

vorstellt, was einer sagen will, der einen Lahmen zum Tanz aufzödet. Das von Gott gegebene Gesetz ist aber nichts anders als:

————— ein Spiegel zart,  
Der uns zeigt an die sündig Art  
In unserm Fleisch verborgen.

Man muß bekennen, daß diese Gedanken uns gemein geschickt sind, uns unsere eigene Unmündigkeit lebstest vorzustellen, und von der Nothwendigkeit eines Erlösers zu überführen. Sie reissen den uns angebohrnen Hochmuth mit der Wurzel aus, und machen die Frage, ob die guten Werke zur Seligkeit etwas beitragen? lächerlich. Ich will, mit Ew. Hochadelgebbhren Erlaubniß, die Sache mit einem Gleichniß erläutern. Stellen Sie sich einen Menschen vor, der so tief in Schulden verfallen, daß es ihm unmöglich, selbige zu bezahlen. Dichten Sie ferner, es fände sich ein so mitleidiger Reicher, der eben zu der Zeit, da die Gläubiger im Begriff, ihren Schuldner in den Kerker werfen zu lassen, diesen Armseligen aus der Noht hülfe und alle seine Schulden bezahlte: und sagen Sie mir dann, ob dieser Schuldner nicht der größte Geck von der Welt seyn müste, wenn er sich einbilden wollte, er

dürkte sich vor seinen Gläubigern nicht sehn lassen, wenn er nicht seine schon bezahlte Schuld noch einmal abtrüge. Ein Mensch aber, der sich einbilsdet, er könnte der Seligkeit, welche ihm Christus erworben, nicht ohne gute Werke theilhaftig werden, würde diesem albernen Schuldner so ähnlich seyn, als ein En dem andern.

Ich sehe schon vorher, daß Ew. Hochedelgebohren denken werden, es würde doch gleichwohl von dem erretteten Schuldner übel gethan seyn, wenn er die Güte seines Wohlthäters missbrauchen, und sich durch eine liederliche Lebensart von neuem in Schulden sezen wollte. Es sey sehr natürlich, daß derjenige, der ihn einmal von dem Gefängniß errettet, bei anhaltender übeln Haushaltung seine Hand von ihm abziehen werde. Und hieraus werden Sie den Schluß machen, daß ein tugendhafter Wandel einem Christen, der selig werden will, so nöthig sey, als eine gute Haushaltung einem Menschen, der einmal durch die Freigebigkeit eines andern, aus den tiefsten Schulden errettet worden. Allein um Ihnen diesen Wahn zu bemechten, braue ich nur mein Gleichniß fortzusetzen.

Wir wollen demnach sagen, der Wohlthäter unsers Schuldners habe nicht allein die schon gesetzte

machte Schuldē seines Freundes bezahlet, sondern auch noch für alle künftige gutgesaget, und darüber eine Versicherung ausgestellet, die nicht verbündlicher seyn könnte. Meinen Ew. Hochedelgebohrten wohl, daß diese Bürgschaft fähig, den Menschen, von welchem wir reden, zu überführen, es sey nöthig, daß er ins künftige besser haushalte, und keine Schulden mehr mache? Mich deutet, der natürliche Schluss, den er machen kann, ist dieser, daß er nunmehr gar keine Ursache habe, zu sparen.

Ich denke nicht, daß es nöthig sey, Ew. Hochedelgebohrten zu zeigen, wie genau die Genugthuung Christi, die sich auf alle, von Anfang der Welt bis ans Ende derselben, begangene Sünden erstreckt, mit dieser Bürgschaft, und der Schluss, den unser Schuldner aus der Bürgschaft mache, mit den Folgen, die ein Christ aus der Genugthuung seines Heylandes ziehen kann, übereinkomme. Selbst die Feinde der evangelischen Wahrheit haben dieses erkannt. Der bekannte Schwenkfeld, ein Landsmann von Ew. Hochedelgebohrten (und o wie sehr wünschte ich, daß Sie nichts mehr als das Vaterland mit diesem Schwärmer gemein hätten!) sagt: „Ihre (der Lutheraner) Gerechtigkeit ist allein auswendig, Vergebung der Sünden, Glauben, wie man etwa Ablafß kauft, und daß

uns Gott um Christi Willen die Sünde nicht wolle  
zurechnen, das ist, ob wir schon Sünder seyn und  
böse Buben bleiben, so werden wir doch um des  
Glaubens Willen an Christum vor Gott für ges-  
recht gehalten und angenommen. Wie sie meinen,  
als ob Gott zu uns im Sterben, oder am jüngsten  
Tage sagen werde: Kommt her, ihr bösen Buben,  
im Himmel um meines Sohnes Christi willen ic.,\*)

Ich weiß wohl, Schwenkfeld hat dieses nur  
gesagt, die lutherische Meinung von der Rechtsfer-  
tigung als gottlos und ungereimt vorzustellen, und  
ich zweifle nicht, daß der unselige Scribent, aus  
welchem ich seine Worte angeführt, eben diese  
Absicht gehabt. Allein dieses hindert nicht, daß  
nicht in den Worten Schwenfelds viel Wahrheit  
stecken sollte, ob er gleich bey keinem Vernünftigen  
seinen boshaften Zweck erreichen wird. Das, was  
er sagt, gereicht uns nicht zum Schimpf, sondern  
vielmehr zu einer großen Ehre. Paulus muß uns  
schützen; dieser große Apostel sagt Röm. 1. V. 5.  
„Dem aber, der nicht mit Werken umge-  
het, gläubet aber an dem, der die Gott-

\*) S. Arnolds Kirchen- und Recherchistorie. Th. 2. S. XVI.

loren gerecht mache t, dem wird sein  
Glaube gerechnet zur Gerechtigkeit."

Ew. Hochadelgebohren begreifen, daß unsere Got-  
tesgelehrte gar statlich ausgeführt, daß das Gerechts-  
machen, wovon Paulus redet, in einem rechtlichen  
Verstande (in sensu forensi) und für eine Zurech-  
nung einer fremden Gerechtigkeit, die von aussen ge-  
schiehet, müsse genommen werden: und sehen also  
wohl, daß die Feinde unserer alleinseligmachenden  
Lehren, wenn sie so, wie Schwenkfeld, spotten wol-  
len, mehr den heiligen Paulus als uns beschim-  
pfen. In einer so vornehmen Gesellschaft verspottet  
zu werden, ist eine wirkliche Ehre, und man  
hat nicht nöhtig, sich wider Schwenkfeld und sei-  
nen Freund Arnold zu entrüsten. Nur das kann  
ich dem erstern nicht zu gute halten, wenn er aus  
seinen ungereimten Spötterien den Schluß macht:  
„darum trachten so wenig Lutherische nach rech-  
tschaffener Buße und Besserung des Lebens.“ Er  
hält dies für eine Folge unserer Lehre von der  
Rechtfertigung: aber er irret sich sehr, und thut  
uns unrecht. Doch deucht mich, daß er einiger-  
maßen zu entschuldigen. Es kann seyn, daß unsere  
ersten Bekänner, die hauptsächlich mit den Papis-  
ken über die Nothwendigkeit der guten Werke

stritten, in der ersten Hize sich solcher Reden bedienet, die dem guten Schwenkfeld geschickt genug schienen, so böse Folgen, als er daraus ziehet, zu verursachen. Allein es ist gewiß, daß unsere Theologen in den folgenden Zeiten die Lehre von guten Werken so wenig verachtet, daß sie ihr vielmehr eine eigene Stelle in ihren Systemen und Compendien eingeräumet haben, und daher hat man Ursache, sich zu wundern, daß man, nachdem unsere Theologie durch göttlichen Bestand und dieses Nachsinnen ein Mittel erfunden, die Lehre von guten Werken, mit der Lehre von der Rechtfertigung zu verbinden, dennoch Leute von so großer Hartnäckigkeit und so wenigem Nachdenken findet, die sich nicht schämen, zu lästern: unsere Kirche verwerfe die guten Werke und führe Lehren, die der Tugend zuwider. Diese Leute haben unstreitig größere Sünde auf sich, als Schwenkfeld. Denn was ist wohl offensbarer, als daß unsere Theologen keinem Menschen abrahten, fromm zu seyn, unter dem Vorwande, Christus habe das Gesetz erfüllt an unserer Statt? Diese Wahrheit kann uns nicht versöhnen, lasterhaft zu werden: sie treibt vielmehr ein jedes gutes Gemüht an, sich eines unsträflichen Wandels zu bestreifigen. Die Erkenntniß der Barm-

herzigkeit Gottes, und die feste Versicherung, daß dessen einiger Sohn durch seinen Tod uns die Seligkeit erworben, verbindet uns zu der größten Dankbarkeit. Die Regeln dieser Dankbarkeit müssen natürlicher Weise eine herzliche Liebe zu unsrem Erlöser, und eine Bemühung, seinen Geboten aufs genaueste nachzukommen, in uns wärken. Folglich bringt ein rechischaffener Glaube die guten Werke als Früchte hervor. Und dieses ist die Lehre unserer Kirche, die keiner, der die Billigkeit liebet, für ärgerlich und gefährlich ausgeben kann.

Demungeachtet ist es ein großer Irrthum, wenn Ew. Hochadelgebohren die Werke, die nur Früchte des wahren Glaubens sind, als eine Ursache unserer Seligkeit ansehen, und lehren, wer selig werden wolle, müsse nebst dem Glauben auch mit guten Werken prangen. Gerade als wenn man ohne gute Werke nicht selig werden könnte, und dieselben eine causa sine qua non unserer Seligkeit wären. Sie fassen den Sinn unserer Gottesgelehrten, wenn Sie meinen, dieses folge aus ihren Lehren, sehr übel, und müssen die Art, wie sie die Lehre von den guten Werken mit dem Glauben verknüpfen, nur obenhin angesehen haben. Dasjenige,

was uns verbindet, einen tugendhaften Wandel zu führen, ist nach dem Sinn unserer Gottesgelehrten nicht die Hoffnung einer Belohnung, oder die Einbildung, Gott werde uns unserer Verdienste wegen die Seligkeit geben. Mit nichts. Die bloßen Regeln der Erkennlichkeit, die natürlicher Weise bey einem, der die Größe der uns von Gott erzeugten Liebe gebührend einsiehet, viel gelten müssen, sind es, die uns antreiben, oder uns wenigstens antreiben sollen, den Geboten Christi zu gehorchen. Nun wissen aber Ew. Hochadelgeborenen daß die Dankbarkeit, so eine schöne Tugend sie auch ist, dennoch alle Annahmlichkeit verliehre, so bald man dazu geneigter wird. Der Hende Seneca hat dieses in seinem dritten Buch von den Wohlthaten im siebenten Kapitel so artig ausgedrückt, daß ich mich nicht enthalten kann, seine Worte hierher zu setzen. Cum, sagt er, res honestissima sit, referre gratiam, definit esse honesta, si necessaria est. Und kurz darauf schreibt er. Non est gloria res, ingratum esse, nisi totum est, ingratum fuisse.

Es muß diese Anmerkung von besonderer Gründlichkeit seyn, weil sie von dem ganzen menschlichen Geschlecht eines allgemeinen Verfalls gewürdiget worden. Denn der eben angeführte händnis-

sche Weltweise merkt in dem vorhergehenden sechsten Kapitel an: daß kein Volk zu finden sei, bei welchem die Undankbarkeit als eine krafbare, der Erkenntniß des Richters unterworfsene Misshethat, angesehen werde. Es ist wahr, er nimmt die Macedonier aus, allein der einzige Fall, der ihn dazu bewogen, hat so besondere Umstände, daß ich zweifle, ob er geschickt sei, die Ausnahme zu rechtfertigen.<sup>\*)</sup>

Man kann demnach ungescheuet sagen, daß der Mangel der Dankbarkeit keinen Menschen straflosig mache. Die Folge, die ich aus dieser Wahrheit ziehe, ist diese, daß der Mangel guter Werke, zu welchen uns nur blos die Regeln der Dankbarkeit verbinden, kein solcher Haupt-Mangel sei, weswegen wir verdienten, vom Paradiese ausgeschlossen zu werden — welches eben so viel ist, als wenn ich sagte, die guten Werke sind nicht nöthig zur Seligkeit.

Ew. Hochadelgebohrnen würden eine geringe Einsicht in diese Materie zeigen, wenn Sie mir hier einwenden wollten: es sei zwar wahr, daß die Natur der Dankbarkeit nicht leide, daß eine dritte Person, z. B. der Richter, die Undankbaren zu dieser Tugend mit-

<sup>\*)</sup> S. Seneca de Benef. Lib. IV, Cap. 37.

Gewalt zwinge; allein es liege doch nichts unrechts darinn, daß einer, dem seine Wohlthaten mit Undank belohnet werden, seine Gutehätigkeit einstelle, und dem Undankbaren diejenige Wohlthat, die er ihm zugesucht, nicht erweise. — Ich gestehe, daß Sie nicht ganz unrecht hierinn haben, aber ich sehe doch nicht, wie daraus folgen könne, die guten Werke wären nothig zur Seligkeit. Erwägen Ew. Hochedelgebohrn nur, daß unsere Gottesgelehrten zwar gern einräumen, daß die bösen Werke einen Menschen verdammen, demungeachtet aber nicht zugeben, daß die guten Werke selig machen.

Ich besorge, Ew. Hochedelgebohrn möchten sich in diesem Benehmen unserer Theologen nicht finden können, und denken, diese theuren Männer wüßten nicht, was sie haben wollten: denn es sey gar zu offenbar, daß eine Sache, deren Mängel mein Glück unvollkommen mache, mich vollkommen glücklich machen müsse, wenn ich sie besitze. Dies sind freylich Gedanken, die auch dem Frömmsten aufsteigen können: und ich kann Ew. Hochedelgebohrn versichern, daß ich selbst von diesen Ansechtungen der Vernunft nicht allemal bestreit gewesen bin. Ich habe sie durch Gottes Gnade überwunden, und bin völlig in meiner Seele gewiß, daß unsere Gottesgelehrten Recht ha-

ben, ob ich gleich nicht deutlich begreife, wie es möglich, daß etwas, welches macht, daß ich meinen Zweck nicht erreiche, wenn ich es nicht thue, zur Erlangung dieses Zwecks nicht nöthig seyn sollte. Von Ew. Hochdelgebohren kann ich einen so hohen Grad der Verleugnung nicht vermuhten, und will daher den Einwurf, den Sie mir etwa machen möchten, auf eine andere Art zu heben suchen. Zu dem Ende bitte ich Ew. Hochdelgebohren zu bedenken, daß zwar ein Mensch, der einem andern eine Wohlthat erwiesen, durch die Undankbarkeit dessen, dem er sie erwiesen, wohl zum Unwillen könne gereizt werden, daß aber dieses von Gott nicht zu befürchten sei. Die gesunde Vernunft verbindet uns zur Dankbarkeit, wenn wir eine Wohlthat genossen haben. Wer in diesem Stück seine Pflicht nicht beobachtet, macht seinen Geruch bey aller Welt stinkend, und ohne an das gemeine Sprüchelchen

Ingratum si dixeris, omnia vitia dixeris.

zu denken; so ist es mehr als zu bekannt, was Syrach von einen Undankbaren sagt.

Indessen ist es nicht minder gewiß, daß die Regeln der Gerechtigkeit durch die Undankbarkeit nicht verlegt werden: weil uns blos der Wohlstand verbindet, dankbar zu seyn, und unsere Wohl-

thäter, wenn wir es nicht sind, uns zwar tadeln, aber nicht verklagen und mit Gewalt zur Erkenntlichkeit zwingen können. Eben die Regeln des Wohlstandes, welche wollen, daß man eine Gute that mit Dank erkenne, und demjenigen, der uns dieselbe erwiesen, wieder zu gefallen lebe, wollen auch, daß man zu gewissen Zeiten von seinem Rechte etwas fallen lasse, und verbinden also einen Wohlthäter um so viel mehr, nicht so stark auf eine Erkenntlichkeit zu dringen, die er von demjenigen, dem er seine Güte empfinden lassen, nach dem strengen Rechte nicht fordern kann. Ein Wohlthäter, der dieses nicht bedenkt, sondern den Undank, mit welchem ihm seine Wohlthaten belohnt werden, gar zu hoch aufmuzet, und seine Güte nicht nur einstellet, sondern gar in Zorn und Ungnade verwandelt, ist eben so tadelhaft, als derjenige, der ihm durch seine Undankbarkeit zu diesem Fehltritt Gelegenheit gegeben, in den Augen des ganzen menschlichen Geschlechts schäflich ist. Er giebt gar zu deutlich zu erkennen, daß ihm ganz was anders, als eine einfältige und uneigennützige Nächstenliebe bewogen, andern Gutes zu thun. Jeder sieht, daß er noch nicht unter diejenigen gehöre, deren Linke nicht weiß, was die Rechte thut,

und seine Klagen über die Undankbarkeit haben einen Klang, den man kaum von den Posaunen der Heuchler unterscheiden kann. — Man muß zwar gestehen, daß die Anzahl derer, die sich vor diesem Fehler hüten, sogar groß nicht ist: allein es ist doch noch nicht so weit gekommen, daß man unter den Menschen nicht Einige finden sollte, die sowohl die Natur einer Wohlthat als der Dankbarkeit einsehen.

Es giebt unstreitig so großmütige Personen, die nur wohltun, um das Vergnügen zu haben, ihrem Nächsten zu dienen, und sich wenig bekümmern, wie ihnen ihre Wohlthaten belohnt werden. Sie verachten den eiteln Ruhm, den Andere durch ihre Milde und Dienstfertigkeit zu erlangen suchen. Sie geben, nach dem Befehl des Apostels, einfältiglich: - wenigstens stellen sie sich so. Man muß bekennen, daß dieses das sicherste und dabei unschuldigste Mittel ist, sich bei aller Welt Lob zu erwerben. Denn wer wollte nicht die Großmuth solcher Leute bewundern, die ohne die mindeste Absicht auf ihren Vortheil oder ihre Ehre andern Gutes thun, und nicht müde werden, obgleich diejenigen, denen sie Gutes thun, wenige oder wohl gar keine Erkenntlichkeit blicken lassen.

Ein solches Betragen hat was Götliches an sich. Indem ich dieses sage, gebe ich zu verstehen, daß man Gott die höchste, die vollkommenste Großmuth beylegen müsse. Ich sollte nicht meinen, daßemand, der nur einmal in seinem Leben die deutslichen Proben der Barmherzigkeit Gottes gegen unsere wenigen Verdienste gehalten, hieran zweifeln würde. Gott hat uns geliebt, da wir noch seine Feinde waren, sagt Paulus ausdrücklich. Einem Feinde aber Gutes thun, ist mehr, als fortfahren, einem Undankbaren mit Wohlthaten zu überschütten. Wer wollte dem nach zweifeln, daß Gott, der das erste gethan, auch das letzte thun werde? Die Liebe Gottes gegen uns ist unendlich und seine Barmherzigkeit so groß, daß er auch seines eigenen Sohnes nicht verschonet; um seine Gerechtigkeit, die seinem Triebe, uns Gutes zu thun, im Wege stand, zu besänftigen. Was haben wir denn zu fürchten? wir sind vollkommen vor dem Zorn Gottes gesichert, wir sind mit ihm ausgeöhnet; wir sind seine Freunde, ja wir sind seine Kinder.

Ich gestehe, alle diese uns ohne unser Verdienst und Würdigkeit erzeugte Gnade fordert von uns eine Erkenntlichkeit. Allein das ist unsere

**Gorge.** Die unendliche Großmuth, die wir unserm himmlischen Wohlthäter nothwendig behüten müssen, und die Regeln des Wohlstandes, aus welchen nach der Lehre unserer Kirche alle unsere Pflichten gegen Gott, und sein Verfahren mit uns, herzuleiten, und zu beurtheilen, wirken in Gott eine moralische Nothwendigkeit, uns zu einer Tugend, die ihrer Natur nach so freywillig, als die Dankbarkeit seyn muß, nicht mit Gewalt zu zwingen. Diese moralische Nothwendigkeit ist in Ansehung eines Wesens, das nothwendig das Beste wählet, von einer fast geometrischen Gewissheit. Folglich ist es unmöglich, daß Gott an uns den Mangel der Dankbarkeit strafe, und folglich ist es nicht nothig, daß wir gute Werke thun, um selig zu werden, und der ewigen Verdammniß zu entgehen.

Um Ew. Hochedelgeböhren von dieser Wahrheit recht zu übersühren, und Ihnen die Größe Ihres Irrthums deutlich vorzustellen, bin ich so weitläufig gewesen, daß ich fast besorgen muß, Ihnen durch meine Weitläufigkeit verdrüßlich zu fallen. Allein eine innige Freude, die ich darob empfinde, daß die allein seligmachende Lehre unserer Kirche, die so felsenfest in der heiligen Schrift gegründet ist, mit dem, was uns die gesunde Ver-

nunft von der Natur der Wohlthaten und der Dankbarkeit lehret, so wohl übereinstimmet, hat mir nicht vergönnet, eher abzubrechen. Es ist zwar diese Uebereinstimmung nicht unumgänglich nothwendig; doch erquickt sie einen Jeden, der es mit der Wahrheit redlich meinet, und strafet, wenn sie deutlich gezeiget wird, den Feinden der Wahrheit den Mund auf einmal. Alles was sie nach einer Niederlage thun könnten, ist, daß sie einige üble Folgen aus unserer Lehre ziehen, um dieselbe verhaft und verdächtig zu machen.

„Auf solche Art“ sprechen diese Leute: „wird man alle Tugend aus der Welt verbannen: und es würde folgen, daß es gleich viel seyn, ob man wohl oder übel lebe, weil man keinen guten-zureichenden Grund angeben könne, warum man fromm seyn müsse.“ Man hat nicht nothig, vor diesen Einwürfen zu erschrecken; sie haben wahrscheinlich nicht viel auf sich, und verrahnen die Unwissenheit und Halsstarrigkeit ihrer Urheber so merklich, daß man sie nicht anders als mit Mitleiden ansehen kann: — Ich will mit leichter Mühe darauf antworten.

Wir lehren, die guten Werke sind nicht nothig zur Seligkeit, weil uns blos eine Erkennt-

Lichkeit, die ihrer Natur nach keinen Zwang leidet, dazu verbindet. Sollte dieses heissen, die Tugend aus der Welt verbannen? Ich kann mir es nicht einbilden, — vielmehr glaube ich, daß ohne diese heilsame Lehre keine Tugend in der Welt seyn könne. Diese Lehre giebt der Tugend den rechten Glanz, und dasjenige, ohne welches keine Tugend seyn würde, ich meine die Freywilligkeit. Wer aus Zwang Gutes thut, und sich in seinen Handlungen blos von der Furcht der Strafe und Hoffnung der Belohnung regieren läßt, ist nicht wahrhaftig tugendhaft: und verdient kein Lob. Es ist zwischen ihm und den Bösen kein Unterschied.

Oderunt peccare mali formidine poenae.

Alle tugendhaften Thaten, die aus so unlauteren Absichten fließen, haben einen guten Schein: sie haben aber nichts mehr, als den Schein des Guten: und der heilige Augustinus hat nicht unrecht, wenn er die Tugenden der Henden glänzende Laster (*splendida vitia*) nennt.

Was würde aber unter den Tugenden der Christen und den äußerlich gut scheinenden Thaten der Henden für ein Unterschied seyn, wenn die Christen nicht durch weit reinere und höhere

Gründe zum Guten getrieben würden. Die Hoffnung der Seligkeit, die Furcht vor der Hölle müssen nicht der Bewegungsgrund seyn, warum ein Christ Gutes thut. So bald er sich durch diese Leidenschaften regieren läßt, ist alles Gute so er thut, ein Greuel in Gottes Augen, und er ein übertünchtes Grab. Seine Tugenden müssen ihren Ursprung in seinem Glauben haben, denn was nicht aus dem Glauben gehet, ist Sünde. Dieser Glaube bestehtet in einer festen Versicherung, daß Christus für uns das Geseß erfüllt habe. Hieraus fliehet eine Erkenntlichkeit, die uns antreibt, den Geboten eines so liebreichen Heilandes zu gehorchen, und diese Erkenntlichkeit schliehet allen gesetzlichen Zwang aus. Den Gerechten ist kein Geseß gegeben. Wir sind durch Christum gerecht gemacht, und müssen also freywillig ohne alle Absicht auf Belohnung und Strafe aus einer reinen Liebe zu Gott, Gutes thun.

Oderunt peccare boni virtutis amore.

Dieses alles müste aber nicht wahr seyn, wenn die guten Werke zur Seligkeit nöthig, oder wir zur Haltung der göttlichen Gebote durch etwas mehr, als durch die bloßen Regeln des Wohlstandes,

des, verbunden wären. So bald wir nach dem strengen Rechte schuldig sind, fromm zu seyn, so heißt unsere Frömmigkeit nichts, und wir verdienen kein Lob. Wir thun, was wir schuldig sind, und sind unnütze Knechte: weil das, was wir thun, wie gut es auch scheinet, doch keine wahre Tugend ist.

Nun aber urtheilen Ew. Hochadelgebohrn, wer die Tugend aus der Weltverbannet? derjenige, welcher lehrt, man müsse aus einer reinen Liebe Gutes thun, oder die, welche wollen, man müsse es aus Furcht vor der Strafe thun? Ist es nicht augenscheinlich, daß Jener Vernunft und Schrift auf seiner Seite hat, und deutlich lehre, worinn das wahre Wesen einer Tugend bestehet; diese hergegen solche Dinge lehren, die alle Tugend vernichten, und eine geschminkte, und nur von außen schön gleiskende Frömmigkeit an deren Stelle setzen? Ja was das ärgst ist, die scheinheiligen Lehren solcher Leute schmälern das vollkommene Verdienst Christi, und machen aus dem Werke der Erlösung, die ein Werk der bloßen Barmherzigkeit und Großmuth ist, einen eigennützigen Handel. Es wird dasjenige daraus, welches die Rechtsgelehrten einen contractum innominatum nennen. Fa-

eo spricht Gott nach ihrer Meinung, ut facias.  
 Das heißt, ich will auch zwar ohne Verdienst aus  
 Gnaden selig machen: aber ihr sollt demungeach-  
 tet alles thun, was nöthig ist, diese Seligkeit zu  
 erlangen, und wenn ihr das nicht thut, sollt ihr  
 ewig verdammt seyn. Dieses muß nach ihrer  
 Lehre der Kern des Evangelii seyn? Wer will  
 ihnen aber dieses glauben? Wer wollte sich nicht  
 schämen, dem obersten, und weisesten Wesen so  
 unanständige Reden in den Mund zu legen. Bey  
 solchen Lehren müssen alle Begriffe von Wohlthat  
 und Dankbarkeit, die in der Lehre von der Erlös-  
 sung alles ausmachen, nothwendig verloren gehen.

Ew. Hochgedeckten sehen also, (wenn Sie kein  
 Socinianer oder Naturalist sind) wie nöthig es sey, die  
 Unnöthigkeit der guten Werke zur Erlangung der  
 Seligkeit zu behaupten: und ich begreife nicht,  
 was die Feinde dieser tröstlichen Lehre sagen wol-  
 len, wenn sie ferner einwenden „auf solche Art  
 würde es gleich viel seyn, ob man wohl oder  
 übel lebe.“ Wahrscheinlich verstehen sie diese  
 Gleichgültigkeit nur in Ansehung der Seligkeit,  
 denn davon ist die Rede. Sehen aber dann die  
 guten Leute nicht, daß dieses keine ungereimte Folge

sen, die bey uns einen Abscheu vor unserer Lehre erwecken könne? Es ist unsere Lehre mit andern Worten ausgedrückt; sie sagen also in der That nichts. Wollen sie aber so viel sagen, es sey überhaupt einerley, ob man tugendhaft oder lasterhaft sey, so müssen sie wissen, daß dieses aus derjenigen Evangelischen Wahrheit, die sie anfechten, auf keine Weise fließe. Eine schöne Gesichtsbildung, ein geschickter Fuß, eine Fertigkeit im Schwimmen u. d. gl. ist keine nothwendige Eigenschaft eines Predigers: er kann ohne sie seiner Gemeinde wohl vorstehen. Allein wer wollte daher wohl den lächerlichen Schluß machen, alle jetzt erwähnten Eigenschaften wären einem Menschen, der ein geistlich Amt verwalte, ganz und gar nichts nüge, und es sey einerley, ob er sie besitze oder nicht? Ist es nicht vielmehr offenbar, daß, ob sic ihm wohl zu rechter verrichtung seines Amtes weder behülflich noch hinderlich sind, die beiden ersten sehr geschickt sind, ihn zu einer guten Heirath zu verhelfen, die letzte aber zur Errettung seines Lebens in Wassersgefahr höchst nothig seyn könne?

Ob also gleich die guten Werke zu unserer Seligkeit so wenig nothig sind, als ein Krauses

Haar und dicke Waden, so ist es doch nicht unmöglich, eine gute und bündige Ursache zu geben, warum es besser seyn, sich der Tugend zu befleißigen, als lasterhaft zu seyn: eben so wenig unmöglich, als es unmöglich ist, Fälle zu erdenken, da unser Haar und unsere Waden uns nützlich seyn können. — Womit ich mich jetzt den Kopf nicht zerbrechen will.

Unsere Gottesgelehrten haben noch nie geseugt, daß Gott auf einen vernünftigen, tugendhaften Wandel eine zeitliche Belohnung gesetzt, die wohl werth sey, daß man sich bemühe, derselben theilhaftig zu werden. Die Tugend ist so gemischt der einzige Grund alles wahren Vergnügens, das wir hienieden empfinden, als es gewiß ist, daß unsere lasterhaften Neigungen, wenn wir sie nicht im Zaum halten, uns selbst und andere unglücklich machen. Ueberdem sind die guten Werke ein sicheres Merkmahl, daß unser Glaube rechtschaffen sey, weil sie deutlich weisen, daß er in uns die Erkenntniß gewürkt, die er würken kann, wenn er so beschaffen ist, als er seyn soll. Sie dienen daher, daß unser Glaube unsern Nachstern kennbar werde, und rechtfertigen uns also vor den Menschen, gleichwie uns der Glaube

vor Gott gerecht macht. Und in diesem Ver-  
stande hat auch der Apostel Jakob, wie unsere  
Gottesgelehrte gar scharfsinnig anmerken, gesagt,  
dass der Mensch durch die Werke gerecht  
werde, nicht durch den Glauben allein.  
(Jakob 11. 24.) Der Apostel lehret uns in diesen  
Worten sehr deutlich, worin der Nutzen der gus-  
ten Werke bestehet; und dieser Nutzen, samt den  
übrigen Vortheilen, welche die Tugend mit sich  
führt, ist wichtig genug, uns zu bewegen, die  
Tugend den Lastern vorzuziehen.

Dieses könnte genug seyn, auch den halsstarr-  
igsten Widersprecher zum Stillschweigen zu brin-  
gen: allein es fällt mir noch etwas bei, das uns  
gemein geschickt ist, die Unnöthigkeit der guten  
Werke zur Seligkeit außer allem Streit zu sezen.  
Da ich mich nicht entfinne, dass die Anmerkung,  
die ich zu machen denke, von unsern Gottesgelehr-  
ten, ungeachtet sie virtualiter in ihren Schriften  
stecket, gebührend auseinander gewickelt ist, so will  
ich sie Ew. Hochadelgeböhrten aufrichtig mittheilen.  
Sie besteht nicht in solchen Einfällen, an welchen  
es den Geistlichen selten zu fehlen pfleget, und wel-  
che, ihrer Erbaulichkeit und verborgenen Schönheit  
ungeachtet, von den naseweisen Vernünftlern für

für rednerische Auffchneidereyen gehalten werden, die nur gut sind für die Kanzel. Sie gründet sich auf unstreitige philosophische Sätze.

1. Der erste davon ist dieser. Ein großmühtiger Wohlthäter kann von demjenigen, dem er Gutes gethan, nicht verlangen, daß er ihm seine Dankbarkeit durch solche Thaten erweisen soll, zu welchen er völlig unsfähig ist, und die Hülfe eines andern nöthig hat. Wäre es nicht unbillig, einen Armen, dem ich einst ein Almosen gegeben, für Undankbar zu halten, weil er mir nachher, da ich Geld nöthig habe, nichts vorschieben kann? —

2. Ein großmühtiger Wohlthäter ist zufries den, wenn diejenigen, die von ihm Wohlthaten genossen, und deren Unvermögen ihm bekannt ist, ihm ihr dankbares Gemüthe mit Worten zu erkennen geben, sein Lob bey aller Welt ausbreiten, und ihm eine Ehrerbietung erweisen, die mit der Größe seiner Wohlthaten übereinkommt.

Ich zweifle nicht, Ew. Hochedelgebohrnen werden schon merken, wo ich hinaus will. Ich will sagen, daß es also wider die Natur des Werkes der Erlösung läuft, daß die guten Werke zur Seligkeit nöthig seyn sollten. Christus hat uns vom Fluch des Gesetzes erlöst, indem er dasselbe an

unserer Statt erfüllte, weil uns dieses schlechterdings unmöglich war. — Und dennoch sollen unsere guten Werke eine Bedingung seyn, ohne welche diese Genugthuung uns nicht zu statten kommen kann!

Mich deucht, dieses ist ein förmlicher Widerspruch. Die gesunde Vernunft lehret uns, daß unser Heyland unmöglich einen Grad der Dankbarkeit von uns fordern könne, der unsere Kräfte übersteiget. Sie lehret uns ferner, daß die guten Werke nicht das einzige sind, wodurch wir unsern himmlischen Wohlthäter unsere Dankbarkeit bezeugen können. Wir können dankbar seyn ohne Tugend. Auch der Dank, der in bloßen Worten besteht, ist einem Wohlthäter, der gar wohl weiß, daß ein mehreres nicht in dem Vermögen dessen, dem er eine Gutthat erwiesen, angenehm. Wenn wir demnach die große Liebe Gottes und Jesu Christi preisen, wenn wir unserm Erlöser den verbindlichsten Dank sagen, und nur mit Andacht singen:

Ich dank dir Christe Gottes Sohn,  
Dass du für mich genug gethan,  
so kann uns niemand vorwerfen, daß unser Glaube nicht thätig sey. Diesen Vorwurf haben wir

noch weniger zu besorgen, wenn wir unserm Henn  
 lande alle ernsthafte Ehrerbietung erweisen, von  
 seiner Person die höchsten Begriffe hegen, seine  
 göttliche Ehre wider diejenigen, welche ihm die-  
 selbe freuentlich rauben wollen, mannhast verthei-  
 digen, seinen Worten blindlings glauben, und uns  
 von diesen weder durch Verfolgung noch durch  
 die Einwürfe, die uns unsere verderbte Vernunft  
 wider die Geheimnisse des Evangelii macht, ab-  
 wendig machen lassen. Ja diese Gefangenneh-  
 mung unserer Vernunft unter dem Gehorsam des  
 Glaubens ist einzig und allein fähig, die Größe  
 unserer Dankbarkeit an den Tag zu legen. Das  
 Geheimniß der heiligen Dreieinigkeit ist der Ver-  
 nunft so unbegreiflich, und scheinet so sehr wider  
 die deuflichsten Begriffe, die wir von der Natur  
 der Zahlen haben, zu streiten, daß ich mich nicht  
 scheue, zu sagen, ein Christ, der sich so weit ver-  
 läugnen könne, daß er das Athanatische Glaubens-  
 bekenntniß in allen Punkten und Klausen gläubig  
 annimmt, habe seiner Pflicht völlig ein Genüge  
 gethan, und könne derjenigen Belohnung, welche  
 der heilige Verfasser desselben allen, die es anneh-  
 men werden, versprochen, festlich versichert seyn.  
 Wer dieses geistliche Wer daß mit einem deuts-

lichen und klaren „Gut Freund,“ beantworten kann; der wird ohne weitere Nachfrage ins Paradies eingelassen.

Was ich von dem Geheimniß der Dreieinigkeit gesagt, kann man mit eben dem Fug von der Vereinigung der benden NATUREN in Christo, von der Mittheilung der göttlichen Eigenschaften, und der wesentlichen Gegenwart des Leibes und Blutest Christi im heiligen Abendmahl sagen. — Diese Lehren sind nicht weniger unbegreiflich, als die Lehre von einem Gott in drey Personen, und die dankbare Ehrerbietung, die wir unserm Heylande durch einen Besfall in diesem Stücke erweisen, ist um so viel größer, je gewisser es ist, daß derjenige im höchsten Grad dankbar seyn muß, der es seinem Wohlthäter an den Augen, wie man redet, ansehen kann, was er haben will, und sich alle Mühe giebt, die Meinung desselben, die er nur durch ein halbes Wort zu erkennen gegeben, völlig zu entdecken, um derselben gehorsamlich nachzukommen. —

Diesen Ruhm kann auch der Feind unsern Gottesgelehrten nicht rauben. Die heilsamen und geheimnißvollen Wahrheiten, von welchen wir reden, stehen nicht in der heiligen Schrift mit so

viel Worten, als sie jetzt in unserer Kirche den Glaubigern vorgetragen werden. Man findet sie daselbst nicht allemahl (*κατα γενδον*) dem Buchstaben nach; sondern nur oft (*κατα διαροιαν*) dem Sinn nach. Diesen Sinn, diese *διαροιαν* recht zu erforschen, ist gewiß keine geringe Arbeit. Man kann also von dem Glauben der Christen, die sich durch Nichts abhalten lassen, diese Mühe über sich zu nehmen, keinen andern als guten Begriff haben, und muß aus ihrem unverdrossenen Forschen in der Schrift nothwendig von ihrer Dankbarkeit gegen Gott ein gutes Urtheil fällen.

Glauben Ew. Hochgedelbohren nicht, daß dieses nur in Ansehung derer gelte, die wirklich diese mühsame Ausgrübelung der Lehren des Evangelii über sich genommen, und, wie aus unsern Systemen zu ersehen, glücklich ausgeführt haben. Auch diejenigen, die nicht im Stande sind, für sich den verborgenen Sinn der Schrift zu finden, und von den Entdeckungen ihrer geistlichen Führer zu urtheilen, verdienen, daß man ihren Glauben und die tiefe Ehrerbietung, die er in ihnen wärkt, bewundere. Indem sie das, was ihnen ihre Lehrer sagen, auf Glauben annehmen; machen sie sich der Seligkeit würdig, die Christus

allen denen, die nicht sehen und doch glauben \*), versprochen hat. Mich deutet, ich kann aus diesem allem den sichern Schluß machen, daß (da der Glaube, wenn er rechtschaffen und thätig ist, uns zu einer Erkenntlichkeit gegen unsern Himmel antreibt, und wir diese Erkenntlichkeit durch eine gläubige und vielfältige Annahmung der geheimnißvollen Lehre unserer Kirche, auf eine Art an den Tag legen können, die Gott nothwendig gefallen muß) es nicht unumgänglich nothwendig ist, gute Werke zu thun.

Ev. Hochedelgebohren lehren das Gegenteil, und entfernen sich also von der Wahrheit, die, Gottlob, in unserer Kirche von jeher durch ihr Verfahren gegen die Gottlosen und Irrenden bewiesen, daß es ihre beständige Meinung gewesen, daß Jene bei weitem nicht so gräßlich sündigen, als Diese, und Diese daher mit mehrerem Ernst als Jene zu bestrafen. Wir sind so geneigt, einen in Ansehung der Sitten strauhelnden Bruder, der orthodox ist, mit sanftmühtigem Geiste wieder aufzuhelfen, und ihm seinen Fehlritt, (so lange derselbe nur nicht so groß ist, daß er von dem welt-

---

\* ) Joh. 20. 29.

lichen Richter bestraft werden muß) unter dem Namen der menschlichen Schwachheit hingehen zu lassen, daß man sagen sollte, wir hielten die Laster eines Rechtgläubigen für *obscuras virtutes*, so wie wir die tugendhaften Thaten dersjenigen, die nicht reiner Lehre sind, für *splendidā vitia* hielten.

Allein wage es einer und lasse sich merken, daß ihm auch nur die geringste von unsren Lehren nicht gefalle: wir werden ihm gewiß die Probe unsers Eifers um das Haus des Herrn auf's Nachdrücklichste zu fühlen geben. Wir werden ihm sogleich den Namen eines wahren Christen absprechen, wenn auch sein Wandel noch so unsträflich ist. Ein Priester wird abgesetzt, sobald man nur weiß, daß er irriger Lehre ist. Allein noch hab' ich nicht gehöret, daß man einem Prediger, der sich nur vor offensbaren groben Gubensücken und Schandthaten, die der Ahndung des Richters unterworfen sind, hütet, seiner sonst unanständigen und mit den Geboten Christi nicht übereinstimmenden Lebensart wegen, auch nur einen Heller von seinem Einkommen entzogen habe. Man stellt ihn nicht einmahl darüber zu rede, man überläßt es seinem Gewissen, und deckt seine

Fehler mit dem Mantel der Liebe zu. Ich kenne viele von meinen Amtsbrüdern, die von ihrem Hochmuth, Eigensinn, Geiz, Neid, u. s. w. weit stärkere Proben geben, als von den diesen Lastern entgegengesetzte Tugenden. Ich kenne unterschiedliche, die aus einer läblichen Begierde, sich so weit als möglich von den Scheinheiligen zu entfernen (die, wie der Apostel sagt, des Leibes nicht verschonen, und dem Fleisch nicht seine Ehre thun zu seiner Morddurft<sup>\*)</sup>) einen Wandel führen, den ich, wenn mich nicht die Ehrerbietung gegen das heilige Amt, das sie führen, abhielte, höchst liederlich nennen wollte. Aber alle diese Männer hören darum nicht auf, rechtschaffene Diener Gottes zu seyn, welches sie thun würden, wenn ihre Lehre nur den tausendsten Theil so irrig wäre, als ihre Aufführung lasterhaft ist. Die Ursache ist, weil unsere Gotteslehrten wider die alten und neuen Donatisten mit Recht behaupten, daß die Gottlosigkeit eines Predigers der Gültigkeit und Kraft seines Amtes nichts nehme. Wie könnten sie aber dieses thun, wenn die guten Werke nach Ew. Hochadelgeböh,

---

<sup>\*)</sup> Coloss. 2, 22.

ren Behauptung eine so nothwendige Eigenschaft, und nicht vielmehr ein bloßer Zierraht eines Christen wäre?

Ein Prediger soll die Leute zu guten Christen machen. Falls nun sein Unterricht nicht eben so fruchtlos seyn soll, als die Unterweisung, die man von einem lahmen Tanzmeister erwarten kann, so muß er alles an sich haben, was einem Christen nothwendig ist, ja, er muß noch vollkommener seyn, als die, welche er unterrichtet, weil eben dadurch der Lehrer von dem Schüler unterscheiden ist. Nun sehen wir aber, daß ein Prediger sein Amt wohl verwalten kann, ohne daß er fromm ist: wir müssen also gestehen, daß die guten Werke zu dem Wesen eines rechtschaffenen Christen nicht gehören, wenn wir nicht den widersprechenden Satz behaupten wollen, es könne einer ein rechtschaffener Prediger, und folglich ein vollkommener Christ seyn, ohne die nothwendigen Eigenschaften eines Christen zu besitzen; oder man könne eine Kunst von einem Menschen lernen, der sie selbst nicht verstehe.

Ew. Hochadelgebohrten sehen hieraus, daß Ihre Behauptung den Lehren unserer Kirche schnurstracks zuwider, und also falsch und irrig ist:

Wollen Sie sich nun des gegründeten Verdachts entledigen, in welchen Sie durch Ihre anstößige Ausdrücke gerathen sind, so werden Sie wohl thun, wenn Sie mit unserer Kirche bekennen, daß der rechte Glaube und eine unversäumte Lehre einzig und allein zu dem Wesen eines Christen gehöre; denn dieses ist unsere beständige Meinung.

Wollen Ew. Hochadelgebohren mir nicht glauben, so hören Sie unsfern seligen Vater Luther: „Wenn man“ sagt er in seiner Auslegung des neunten Kapitels des ersten Buch Mose „predigt vom Glauben, soll man zusehen, daß man auf's Laurierste predige, denn er kann nicht leiden, daß man etwas daneben einführe. Die Liebe aber kann viel Dinge leiden, wie Paulus sagt, die Liebe duldet alles, auch die bösen Buben, wie Christus uns getragen hat, sondern der Glaube träget nichts, spricht also: daß die Leute unvollkommen leben, da mag man Geduld haben, aber mit unrechter Lehre hab' ich keine Geduld. Derhalben ist groß Unterschied unter der Lehre und Leben. Mit der Lehre gilts nicht scherzen, die muß rein und recht bleiben. NB. Aber mit dem Leben halten wir's nicht so streng, wie man auch im Evangelio siehet, daß Christus Geduld hat mit den

Jüngern, und durch die Finger siehet, wenn sie gleich gröslich straucheln, doch strafet er sie zu weilen auch, und spricht, daß ist nicht recht. Das ist die Lehre. Mit den Pharisäern aber und Heuchlern hatte er immer keine Geduld, denn es trifft nicht das Leben, sondern die Lehre. Es liegt die grösste Macht an der Lehre, wenn die rein bleibt, so kann man allerley unvollkommen Leben und Schwachheit tragen. Sofern daß man an der Lehre halte, und bekenne, daß des Lebens anders seyn sollte; wo aber die Lehre verfälscht wird, so ist dem Leben auch nicht mehr zu helfen."

Ew. Hochadelgebohren sehen aus dieser Stelle, daß der selige Luther sagt, es sey gut, wenn Lehre und Leben mit einander übereinstimmen. Wenn aber ja eins seyn sollte, so könne man sich in der Christenheit eher ohne gute Sitten, als ohne eine Lehre behelfen. Welches eben so viel ist, als wenn er gesagt hätte, man müsse das Nothwendige dem, was bloß zum Ziertheit dienet, vorziehen. Und daß dieses seine wahre Meynung sey, erhellt noch deutlicher aus folgenden Worten, die am angeführten Orte befindlich: „Also,” heißt es, „lässet hie Gott nach, und will, daß man Fleisch esse, verbietet aber das Blut zu essen.

essen. Als sollt er sagen, halt mir den Glauben rein, ob du gleich die Liebe nicht kannst rein und vollkommen halten und haben."

Man muß gestehen, man will oder will nicht, daß unserm seligen Luther die Lehre von der Unnöthigkeit der guten Werke, recht an's Herz gebracht seyn. Um eine Meynung zu behaupten, die er nicht für sonderlich wichtig gehalten, würde er sich nicht die Mühe gegeben haben, einen so tiefen Verstand aus Worten zu ziehen, die dem ersten Ansehen nach nichts weniger zu sagen scheinen, als das, was er daraus schließet. Denn wer sollte sich jemahls träumen lassen, daß in dem Verboote des Blutesessens die falsche Lehre von der Nothwendigkeit der guten Werke verworfen worden. Diese wichtige Entdeckung ist schon einzig und allein fähig, uns nebst dem ausnehmenden Verstände und großen Eifer für die reine Lehre auch den heroischen Heldenmut des Mannes Gottes Lutheri zu erkennen zu geben; Der Schluß, den der selige Vater aus dem verbotenen Blutesessen macht, ist der Vernunft so unbegreiflich, und den Augen natürlicher Menschen so ungereimt, daß Luther nichts anders von diesen Leuten zur Belohnung seiner Arbeit ver-

mühten könnte, als daß sie ihm jurüschen würden:  
Paule du raseft.

Allein ob ihn gleich der Spottgeist des Meister Klügels, mit dem er in seinen Schriften so oft zu thun hat, mehr als zu bekannt war, so verachtete er doch gar heroisch alle widrige Urtheile, die nothwendig über eine Auslegung von so besondere Art ergehen müsten. Er ließ sich in nichts trören, und fuhr fort, den Schacht des göttlichen Wortes mit Verachtung aller Mühe und Gefahr zu durchkriechen, um die darinn verborgenen Schätze ans Licht zu bringen. — Gott segnete seine Arbeit, und selbst in der schon angeführten Auslegung findet man unzählige Spuren dieses Segens. Ich will nur noch einige, die sich zu der Materie, wovon wir reden, vorzüglich schicken, mit Ihrer Erlaubniß anführen.

Die Blutschande Loths, die Henraht Isaaks und der Name der Rebekka, sind Dinge, die, wenn man sie obenhin ansiehet, nichts vom Glauben und von guten Werken in sich zu fassen scheinen. Allein ein so großer Geist, wie Luther, sieht weiter, als das blöde Gesicht anderer Menschen reicht.

Er findet auch darinn etwas wider die guten

Werke: „Wie,“ schreibt er bey der Blutschande Loths: „die zwei Töchter ihrem Vater nachhuren und von ihm schwanger werden, also thun auch alle, so mit Werken vor Gott kommen, und vom freyen Willen lehren, brauchen den Saamen nicht, dahin sich's gehöret; das ist nun gleich so viel, als wenn die Tochter bey dem Vater schließt, und Hurenkinder zeuget.“ — — Und bey der Heirath Isaaks macht er über den Namen der Braut, folgende sinnreiche und erbauliche Anmerkung: „Dazu stimpt auch der Braut Namen Rebecca, das ist gemest oder feiste Plunsch und dicke Prost gel, das ist, die Synagoge, gemest und feist mit großen Werken, muß sich aber darnach durchs Evangelium einziehen und schläng machen; ist noch fett und voll eigner Werke, damit sie wohenden Himmel pochen, wie der fette Ehlon.“

Ich bitte Ew. Hochadelgebohren mit mir die großen Verdienste Luthers in Hervorbringung und Befestigung der Wahrheit zu preisen, und seinen Verstand, Eifer und Muht zu bewundern. Ich gebe Ihnen zu bedenken, ob es nicht eine große Undankbarkeit sey, eine Lehre, die dieses theure Rüstzeug mit so vieler Mühe und so weit hergeholtten Gründen verfochten, zu verlassen, und sich einzur

bilden, der entgegengesetzte Irrthum könne gar wohl mit selbiger bestehen? Die reinsten Lehrer unserer Kirche haben bis auf den heutigen Tag andere Gedanken gehabt. Sie haben es von jenseit ihrer größte Sorge seyn lassen, die Lehre, nach dem Rahte ihres geistlichen Vaters, rein zu erhalten. Sie haben zu dem Ende wo sie nur gekonnt, die irrgen Lehrer ihrer Dienste entsetzet, aus dem Lande verjaget, ins Gefängniß geworfen; oder, wenn dieses sich nicht thun lassen wollte, wenigstens mit dem Munde wider sie gefert; mit einem Worte alles gethan, was einer, der die, so den Herrn hassen, in rechtem Ernst mit dem König und Propheten David hasset, thun muß. Dieses müssen ihnen auch ihre ärgsten Feinde lassen. Hingegen kann ihnen auch der boshafteste und unverschämteste Verläumper nicht nachsagen, daß sie jemals auf die Notwendigkeit der guten Werke gedrungen, oder etwas gethan, woraus man schließen könnte, daß sie dieselbe für so wichtig als die Reinigkeit der Lehre hielten. Vielmehr ist gewiß, daß sie sich allen denen, die von einer Verbesserung des Christenthums in Ansehung der Sitten geschwagert, zu allen Seiten männlich widersetzen, und diejenigen, welche dieses gethan, für

falsche Brüder, und in Schafskleider sich widelnde Wölfe gehalten. So ging es dem bekannten Johann Arnd, dem Rostockischen Müller, und dem an eben diesem Orte lehrenden Großesbauer. Es ist wahr, man sahe diesen letzten nur mit scheelen Augen an. Allein es ist auch glaublich, daß man ihn härter würde angegriffen haben, wenn ihn Gott nicht aus gerechtem Gericht in der Hälfte seiner Tage weggenommen hätte.

Durch dieses läbliche Verfahren unserer Kirche war die Reinigkeit der Lehre auf so festen Fuß gesetzt, daß man vermuhten sollte, sie würde niemehr von irgend einem Irrgeiste angefochten werden. Auf den Akademieen unterwies man die, welche sich dem Dienste der Kirche widmeten, in keiner andern Wissenschaft, als in der Kunst, mit den Kezern um die Wahrheit zu fechten: und wenn sie, auf solche Art zu rechter Führung der Kirche des Herrn zubereitet, würklich zum Lehramt kamen, so trugen sie ihren Gemeinden vor, was sie gelernt hatten, nehmlich die unverfälschte lautere Milch des Evangelii. Sie verfluchten die Kezer, trösteten die Sünder, und vermieden sorgfältig, der Besserung des Lebens, und der guten Werke zu gedenken; musten sie ehrenhalber zuwei-

len wider die Laster eisern, so geschahe es nur wider diejenigen, die gar zu grob waren, und zwar mit einer Art, daraus man wohl abnehmen konnte, daß sie aus den guten Werken die Haupt-  
sache zu machen nicht gewislet. Schlugen sie ei-  
nem groben Sünder mit dem Hammer des Ge-  
setzes eine Wunde, so ließen sie ihn nicht, wie  
klein auch die Wunde war, unverbunden in sei-  
nem Blute liegen; sie hatten gleich das Oel und  
den Wein des Evangelii zur Hand, und tröpfel-  
ten von diesen heilsamen Säften so viel in die  
gemachte Wunde, als nöhtig war, zu verhindern,  
dab der kalte Brand der Verzweiflung nicht das  
zu schlüge.

Aber, suimus Troes, diese glücklichen Zeiten sind verschwunden. Es hat sich eine Art Men-  
schen hervorgethan, die da haben den Schein ei-  
nes gottseligen Wesens, seine Kraft aber verleug-  
nen. Diese neuen Kerzer haben unter dem schein-  
baren Vorwande, das Christenthum habe eine  
Besserung nöhtig, das geistliche Israel ungemein  
verwirret. Es haben sich zwar unsere Gottesgelehr-  
ten diesem Unwesen nach äußerstem Vermögen wi-  
dersetzt, und alles gethan, dieses Uebel in der ers-  
ten Gebuhrt zu ersticken. Sie griffen diese Schwär-

mer in Leipzig, wo sie ihre neuen Götter zuerst verkündigten, mit solchem Nachdruck an, daß es um sie gehan zu seyn schien. Allein da diese böse Notte unter dem Schutze eines sonst grossen und läblichen Priesters in dem neuen Samarien ihre Sicherheit fand, erholte sie sich bald wieder, und hat sich seit der Zeit vergestalt ausgebreitet, daß es, wenn Gott nicht auf eine außerordentliche Weise ins Mittel tritt, um unsere arme Kirche schlecht aussiehet; denn jene Notte fängt nicht als klein an, sich an Dörfern einzunisteln, wo sie vor diesem am wenigsten geduldet wurde, sondern sie hat auch durch ihr böses Exempel viele sonst reine Lehrer dahin gebracht, daß sie, aus Furcht für gottlose Leute angesehen zu werden, das Gesetz (welches zu unserer Väter Zeiten was unerhörtes!) so stark als den Glauben zu treiben beginnen. O Deus, in quae tempora nos reservasti.

Ich weiß wohl, diese letzten rechtfassenen Männer meynen es so böse nicht, wie man, wenn sie es auch nicht ausdrücklich sagten, zur Not aus ihrem Wandel, der nichts weniger als pietistisch ist, abnehmen könnte. Was sie thün, geschieht aus einer theologischen Klugheit. Allein es will mir doch nicht gefallen, daß man dem

Teufel so viel einräumt, und aus Menschenfurcht heuchelt. Es läßt, als wenn unsre Prediger meinen, man müsse in seinem Herzen orthodox, und auf der Kanzel Pietist seyn. Eben wie der bekannte Jurien sagte, man müsse es mit den heiligen Augustin halten, aber doch auf Pelagianisch predigen (*qu'il faut prêcher à la Pelagienne.*)

Wenn ich nicht irre, so hat dieses Betragen unserer sonst rechigläubigen Lehrer Ew. Hochadel gebohren bewogen, zu glauben, es habe nicht viel zu bedeuten, wenn man dem rechten Glauben, der allein gerecht macht, die guten Werke an die Seite setze. Allein ich glaube auch, daß Ew. Hochadelgebohren aus dem, was ich bisher geschrieben, erkennen werden, daß dieses eine Sache, die man nicht für so gleichgültig anzusehen hat, als man jetzt insgemein zu thun gewohnt ist. Es hängt unsere ewige Wohlfahrt daran. Viele gottselige Männer, die herhaft genug sind, sich einer einschneidenden übeln Gewohnheit entgegen zu setzen, erkennen dieses, und bleiben bey der alten rechts gläubigen Weise, das Wort Gottes zu predigen. Sie mischen die Ermahnungen zur Engend nicht dergestalt in ihre öffentlichen Reden, daß man sie, ohne diese Reden zu verstümmeln, nicht davon

trennen könnte; sondern sie hängen dieselben zum  
Beschluß als eine Zugabe hinten an, doch so, daß  
man solche leicht überhören kann, und daß sie die-  
selben weglassen könnten, ohne daß darum ihre  
Predigt etwas von ihrer Anmuht und Erbaulich-  
keit verlieren würde.

Was mich, den geringsten unter allen Die-  
nern Christi ansaget, so habe ich die Gewohn-  
heit, daß ich meinen Zuhörern zwar verspreche,  
sowohl von der Erkenntniß, als der Nachfolge  
Christi zu handeln: allein ich brauche dabei die  
theologische Vorsicht, daß ich mich bei dem ersten  
Punkt so lange aufhalte, bis keine Zeit mehr  
übrig ist, von dem letzten zu reden. Alsdann sag'  
ich meinen Zuhörern gleichsam ganz bestürzt, daß  
die Zeit bereits verflossen, und wickele mich von  
meiner Zusage mit einem Seufzer los. Ich lehre  
mich nicht daran, wenn andere diese meine Lehre  
tadeln. Ich kann einem jeden seine Meynung las-  
sen: ich glaube aber, ich habe auch den Geist  
Gottes \*), zum wenigsten bin ich verfhichert, daß  
ich auf solche Art ein Uebel verhüte, welches ge-  
wiß nicht geringe ist.

---

\* ) 1 Cor. 7, 40.

Es ist sehr natürlich, daß Leute, wenn sie hören, daß die Beobachtung der Gebote Christi so unumgänglich nötig zur Seligkeit sei, in die größte Verwirrung gerahmen, und bei sich selbst denken: Wer kann denn selig werden? Solche Gedanken aber sind der erste Grad zu einer gefährlichen Schwermühtigkeit, die leicht zu einer Verzweiflung ausschlagen kann. Ich kann mir nicht einbilden, daß ich unrecht thue, wenn ich diesem Unglücke auf alle mögliche Weise vorzukommen suche. Es mögen die heimlichen und offensären Pietisten meine Aufführung beurtheilen, wie sie wollen; sie mögen unsere Lehre von der Rechtfertigung eines armen Sünders vor Gott, die allein durch den Glauben geschiehet, für noch so ungeschickt halten, eine Besserung des Willens zu würken; ich bleibe einsältiglich bei der einsmahl erkannten und bekannten Wahrheit und sage mit unsrer Augspurgischen Confession <sup>\*)</sup>. „Wiewohl nun diese Lehre bei unverfälschten Leuten sehr verachtet wird, so befindet sich doch, daß sie dem blöden und erschrockenen Gewissen sehr tröstlich und heilsam ist, denn das Gewissen

---

<sup>\*)</sup> Art. 20.

sann nicht zu Ruhe und Frieden kommen durch Werke, sondern allein durch den Glauben." —

Wer diesen Worten, wie ein jeder aufrichtiger Evangelischer Christ thun muß, einfältig glaubet, und den Nachdruck derselben völlig einstiehet, kann allen Pietisten und Schwärmern lecklich Troß bieten. Ich möchte wohl wissen, was ihre Irthümer für einen Nutzen haben könnten, der nur im geringsten mit den würtlichen Vortheilen, welche die reine Evangelische Lehre mit sich führet, zu vergleichen wäre? Ich sehe nicht ab, was daraus Gutes folgen könnte; ich weiß aber, daß sie viel Böses gestiftet hat, und noch stiftet, dem durch nichts als durch die heilsame Lehre unserer Kirchen gewehret werden kann. Denn eben die schwärmerische Lehre, die den Glauben ohne gute Werke zur Erlangung der Seligkeit für unzulänglich hält, ist es, die den Irrthum hervorgebracht hat, daß dem Menschen eine gewisse Freiheit zu seiner Bekehrung gesetzt worden, nach deren Verlauf weiter kein Raum zur Buße übrig, und keine Gnade zu hoffen ist!

Es wird sich bald weisen, daß ich die Wahrheit sage, wenn Ew. Hochadelgebohren nur fol-

gendes zu erwägen belieben. Die Erfahrung giebt es, daß die Gewohnheit leicht zu einer andern Natur wird. Viele ähnliche Thaten machen eine Gewohnheit aus; folglich ist es unlängbar, daß einige Thaten, die wir oft wiederholen, uns so natürlich werden können, daß es uns unmöglich ist, sie zu unterlassen. Sind diese Thaten gut, so heißt es, wir sind im Guten bekräftigt, sind sie böse, so segen sie uns in einen Zustand, den man die Verhärtung nennt.

Ferner fehret uns die Vernunft, daß man sich von einer langwierigen und fast zur andern Natur gewordenen Gewohnheit nicht plötzlich, und eben so wenig mit einmal losreissen könne, als diese Gewohnheit auf einmal entstanden. Es kostet Zeit, sich das abzugewöhnen, was man bisher zu thun gewohnt gewesen. Diese Zeit muß nun nach der Stärke und Schwäche der Gewohnheit ordentlicher Weise bald länger bald kürzer seyn. Ist aber die Gewohnheit, die wir abzulegen willens, böse, so wird, unserer verderbten Natur wegen, allemahl zu dieser Ablegung eine längere Zeit, als zu ihrem Wachsthum erfodert. Aus diesem allen folget, daß ein Mensch, der vom dritten bis zu seinem funfzigsten Jahre allen sei-

nen Begierden hat den Bügel schießen lassen, nohtwendig eine noch länger Zeit bedürfe, diese Begierde zu bändigen. Da nun aber selten ein Mensch ein so hohes Alter erreicht, so siehet man offenbar, daß nohtwendig eine Zeit seyn müsse, nach deren Verlaufe unsere Besserung, nach dem ordentlichen Laufe der Natur, unmöglich sey, ob man gleich dieselbe wegen der unterschiedenen Mischungen der Affekten und wegen anderer Umstände nicht eigentlich bestimmen kann.

Ist nun aber die Besserung des Lebens zur Erlangung der Seligkeit so unumgänglich nohtwendig, so haben unsere Theologen sehr übel geschan, daß sie sich dem peremtorischen Termin widerseßet. Daß ein Augenblick sey, da unsere Besserung unmöglich werden müsse, ist so unstreitig wahr, als daß zweymal zwen vier ist. Und wenn man den terminum peremptorium in diesem Verstande nimmt, so ist er nicht gefährlich. Allein, sobald man sagt, daß nach dem Verlauf dieses Augenblicks alle Hoffnung zur Seligkeit verloren, weil zur Erlangung derselben nohtwendig eine Besserung des Lebens erfodert werde, so versäßt man in diejenige Rezieren, wider die unsere Gottesgelehrte mit allem Rechte geeifert haben.

Ew. Hochgedeckohren sehen also, daß dasjenige, was den peremtorischen Termin zu einem Irrthum macht, nichts anders ist, als die thörigste Schwärmeren, die guten Werke wären zur Seligkeit nöhtig; und daß folglich das einzige Mittel, diesen Irrthum zu widerlegen, kein anderes seyn könne, als unsere allein seligmachende evangelische Wahrheit von der Unnöhtigkeit der guten Werke. —

Wer wollte nun aber eine Lehre, die so viel zur Beruhigung unsers Gewissens beträgt, nicht hoch halten? Wer wollte dieselbe nicht auf alle ersinnliche Weise beliebt und angenehm zu machen suchen? Sobald diese Wahrheit verworfen wird, verliert unsere allein seligmachende Religion etwas von den Vorzügen, welche sie von allen Religionen unterscheiden. Unsere Gottesgelehrten zählen unter die Kennzeichen der besten Religion auch dieses, daß eine Religion im Leben und Sterben den größten Trost giebt. Man kann von unserer Evangelischen Lutherischen Religion dieses mit Grund der Wahrheit sagen. Man muß ihr aber diesen Vortheil nohtwendig absprechen, wenn es wahr ist, daß die guten Werke zur Seligkeit nöhtig sind.

Denn da dieser Gas den peremtorischen Termin erzeuget, der peremtorische Termin aber alle Buße auf dem Sterbebette unnütze mache: so ist es offenbar, daß dadurch die Quelle des Trostes, mit welcher unsere Prediger die Sterbenden ansrichten, nothwendig verslopft werde. Und eben darum sagt die Augspurgische Confession, daß die Lehre vom Glauben dem blöden und erschrockenen Gewissen tröstlich und heilsam sey.

So tröstlich nun die Lehre vom Glauben ist, so geschickt ist die Lehre von der Nothwendigkeit der guten Werke, einen Sterbenden zur Verzweiflung zu bringen. Ich gestehe, es wäre zu wünschen, daß sich jedermann bestrebe, nebst der Reisnigkeit des Glaubens ein gutes Gewissen zu haben. Dieses wäre unstreitig der sicherste Weg zu einem freudigen Tode. Allein, da die Natur des Menschen so sehr verderbt ist, so sieht man wohl, wie wenig dieses zu hoffen, und daß es daher uns umgänglich nothwendig sey, die Menschen auf eine andere Art zu einem ruhigen und seligen Ende geschickt zu machen. Gott hat uns nach seiner Güte alles mühsamen Nachsinns in diesem Stücke überhoben.

Der Schächer am Kreuze, der ohne alle gute

Werke bloß durch seinen Glauben der ewigen Seligkeit heilhaftig wurde, lehret uns durch sein Exempel, daß man in den letzten Stündlein nicht nöthig habe, seiner Sünden wegen zu verzagen. Es ist nicht von ohngefähr geschehen, daß diese Gegebenheit sich genau zu der Zeit zugetragen, als Gottes eingeborener Sohn am Stamme des Kreuzes für unsere Sünde genug gethan. — Gott hat uns dadurch die Natur dieser Genugthuung recht lebhaft zu erkennen geben wollen; und wie unerkenntlich auch sonst das menschliche Geschlecht in Ansehung der göttlichen Wohlthaten ist, so muß man ihm doch zum Ruhm nachsagen, daß es diese Wohlthat dankbarlich angenommen, und sich wohl zu Nutze zu machen weiß. Wenn man das Leben der meisten Christen ansiehet, so muß man bekennen, daß der Schächer in Ansehung seiner späten Buße weit mehr Nachfolger habe, als unser Heyland in Ansehung seines vollkommenen Gehorsames. Diese Aufführung der Christen ist nicht zu tadeln, nur ist zu bedauern, daß viele von den getreuesten Nachfolgern dieses Schächers so wenig Beständigkeit in ihrer Nachahmung beweisen, daß sie, wenn das letzte Stündlein kommt, ihrer Sünden wegen anfangen, zu zittern und zu zagen, nicht anders,

anders, als wenn kein Schächer gewesen, der die Furcht, die sie empfinden, durch sein Exempel ungeremt gemacht hätte.

Was soll nun ein rechtfchaffener Prediger thun, um diese trostlose Sterbende vor der Verzweiflung zu bewahren? Das, was diese armen Leute unruhig und verzagt macht, ist nicht ein Zweifel an der vollkommenen Genugthuung Christi, denn nichts ist leichter und bequemlicher, als zu glauben, daß ein anderer gethan, was ich thun soll, und ich also von aller Verantwortung frey sei. Das einzige, was einem Sterbenden Scrupel macht, ist die Mühe, sich zu bereden, daß diese Genugthuung ihm wegen seiner Sünden zu statten kommen könnte. Sein Seelsorger hat ihm erst gesagt, daß einer, der wider Gottes Gebot handelt, und sich nicht bessert, verdammt wird; der ehrliche Mann hat es unstreitig nicht so böse gemeint: allein dieses kann nicht hindern, daß ein Sterbender nicht Anlaß nehme, sich daher als lehrhaft sorgliche Gedanken zu machen. Die Annehmlichkeit der Sünden, die ihn reizte, daß er diese Drohungen wenig achtete, verschwindet mit der Hoffnung des Lebens, nur die Furcht vor der Hölle wird, wenn er die Größe seiner Sünden

bedenket, und alle Augenblicke vermuhten muß, in einen Stand zu gerahmen, da alle Hoffnung der Vergebung verloren, immer größer. Und als dann fällt auch denen, die kein Latein wissen, das Distichon des Cato bei.

Cum sis ipse nocens, moritur cur victima pro te,  
Stultitia est, morte alterius sperare salutem.

Der Teufel läßt sich aber die Mühe nicht verdrießen, den Sterbenden diese Worte aufs deutlichste zu erklären: und diese Erklärung macht alsdann einen größern Eindruck in ihr Gemüht, als die Auslegung des andern Artikels, und zwar ans keiner andern Ursache; als weil die armen Leute sich fälschlich einbilden, es sey nebst dem Glauben auch ein tugendhafter Wandel zur Seligkeit nöthig. Dieses ist derjenige Irrthum, der so viele Schwachgläubige auf die äußerste Spize des Verderbens setzt. Ein treuer Prediger muß also sich bemühen, diesen Irrthum zu widerlegen, und seine trostlose Seele durch die ihm entgegen gesetzte Wahrheit zu einer ruhigen und seligen Absahrt geschickt zu machen. Er muß die Größe der Barmherzigkeit Gottes, und die Vollkommenheit Christi auf's prächtigste herausstreichen, und

den Sterbenden übersühren, daß allein das Vertrauen auf diese Barmherzigkeit, und dieses Verdienst, ihn selig machen könne. Er muß ihm auch ausdrücklich sagen, daß es nicht nöthig sei, gute Werke zu thun, daß auch ein Mensch, der die ganze Zeit seines Lebens in Sünden zugebracht, ohne alle Besserung selig werden könne, wenn er nur in der letzten Viertelstunde sich fest beredet, Christus sei für ihn gestorben: und dieses muß er durch das trostreiche Gespiel des Schächers beweisen. Der Kummer, den die begangenen Sünden einem Sterbenden machen, wird auf solche Art bald verschwinden, zumal wenn der Prediger seine Gründe mit andächtigen Gebeten begleitet und spricht:

„Darum ist kein Sünder so groß,  
 „Wenn er sich legt in Christi Schoß,  
 „Mit wahrem Glauben wickelt ein  
 „In die blutige Wunde sein,  
 „Bey Gott dem Vater Gnade find.

Er muß dem bedingtesten Sünder die Versicherung geben, daß diese gläubige Einwickelung in die Wunden Christi auch in dem letzten Augenblick unsers Lebens geschehen könne. Weil nun der Teufel zu einer solchen Zeit sehr geschäftig ist,

so trügt es sich oft zu, daß der Sünder sich den Scrupel macht, ob diese Einwickelung ihm ohne wahre Buße und Besserung was nützen könne. Man sieht leicht, daß dieser Scrupel ungereimt ist, und nicht verdienet würde, daß man darauf antwortete, wenn die christliche Liebe nicht beföhle, auch die Kleinigkeiten, die ein Sterbender vorbringt, mit Geduld anzuhören, und ihm darauf gründlichen Bescheid zu geben. Man muß dem nach einem solchen Menschen sagen: daß er sich ohne Noht selbst quäle, wenn er meine, es fehle ihm an wahrer Buße: eben die Angst, in der er sich wegen seiner begangenen Missethaten befindet, gebe zu erkennen, daß er seine Vergehungen bereue. Es sey also nichts mehr nöthig, als daß er die Neue mit einem festen Glauben an Christum verbinde: er müsse sich nicht irren lassen, daß er aus seinem Katechismus gelernet, daß noch außer der Neue, und dem Glauben, der neue Gehorsam, oder Besserung des Lebens zu einer wahren Buße erfordert werde. Denn es sey wohl zu merken, daß dieser neue Gehorsam in der Verrichtung gütter Werke bestehet, und folglich zu einer wahren Buße nicht nöthiger seyn könne, als die Werke zur Seligkeit. Da nun unsere Kirche glaube, daß

diese guten Werke zur Seligkeit so viel nügen, als das fünfte Rad am Wagen, so könne er ohne Mühe begreifen, daß die Meinung unserer Kirche nicht sey, den neuen Gehorsam für ein wesentliches Stück einer wahren Buße auszugeben: er sey ein Zierraht, der, wie uns die Werke vor den Menschen rechtfertigen, unserer Buße vor der Welt ein schönes Ansehen gebe. Es sey demnach eine göttliche Eitelkeit, daß er sich zu einer Zeit, da er weit wichtigere Dinge zu bedenken habe, um den Mangel einer Sache, die so wenig nothwendig sey, unnütze Sorgen mache. Er solle sich nur solcher Gedanken entschlagen, solle sich fest bereuen, sein Heyland werde ihm ohne alle sein Verdienst und Würdigkeit die Seligkeit schenken: und in dieser Zuversicht sanft und selig einschlafen.

Solche Vorstellungen sind, wie ich aus Erfahrung in meinem nunmehr, Gottlob! in die zwanzig Jahre geführten Amte gelernt, das einzige Mittel, die beängstigten Gewissen zu trösten. Sie müsten aber falsch seyn, wenn es wahr wäre, daß derjenige, welcher selig werden will, gute Werke thun müsse. Dieser Irrthum raubt dem Sterbenden allen Trost, und ist daher um soviel gefährlicher. Ja, was noch schrecklicher ist! er

macht das Benehmen unserer Prediger, welche die Sterbenden auf die angeführte Art zu einem seligen Abschiede bereiten, dem Verfahren der Quacksalber ähnlich, welche die Schmerzen ihrer Patienten durch Opiate und durch narkotische Mittel vertreiben, ohne das Lebel aus dem Grunde zu heben.

Ich glaube Ew. Hochadelgebohren verabscheuen diese abscheulichen Folgen des Irrthums, den Sie zu hegen scheinen, und sehen nunmehr die gründliche Vorireslichkeit und den herrlichen Nutzen unserer Evangelischen Lehre völlig ein. Dieses ist der Zweck meines Schreibens, und, o wie glücklich wär ich, wenn meine Bemühung nicht versgebens seyn wird! Ich habe zu dem Ende Ew. Hochadelgebohren so deutlich gewiesen, daß unsere Lehre von dem Glauben und den guten Werken sowohl in der heiligen Schrift, als in der gesunden Vernunft gegründet ist, und Ihnen gezeigt, daß Ihre Meinung mit unserer Lehre nicht übereinstimme.

Wenn Ew. Hochadelgebohren das, was ich geschrieben, wohl erwägen, so werden Sie notwendig eingestehen müssen, daß Sie geirret, die Kirche geärgert, und also eine ernst-

haftere Erinnerung, als ich mir Ihnen zu geben die Freyheit nehme, wohl verdient. Diese Erkenntniß Ihrer Sünden wird Sie antreiben, Gott Ihr Vergehen abzubitten, und sich in Zukunft vor allen Abwegen, nach allem Vermögen, zu hüten. Dieses ist der beste Entschluß, den Sie fassen können.

Sollten Ew. Hochedelgebohren aber wider Vermuhten sich in Ihrem Irrthum verhärteten, und denselben durch allerhand Scheingründe zu behaupten suchen: so will ich mir zwar, um Ihre Seele zu gewinnen, die Mühe nicht verdriessen lassen, auch auf diese Scheingründe zu antworten; allein es würde mir doch leid seyn, Sie so tief in die heillosere Pietisteren versallen zu sehen, daß Sie, ehe Sie der Wahrheit Gehör geben, lieber, ich weiß nicht, was für Ausflüchte suchten. Mich deucht indessen, daß ich dieses nicht leicht zu besorgen habe, denn ich habe, wie Ew. Hochedelgebohren selbst finden werden, allen Scrupeln und Einwürfen, die Sie sich und mir vermuhtlich machen könnten, auf's sorgfältigste vorgebaut.

Einen Schlupfwinkel hab' ich Ihnen, wo mir recht ist, offen gelassen, den ich Ihnen aber noch

zum Geschuß dergestalt verrennen will, daß es Ihnen unmöglich seyn wird, daselbst wider die Gewalt meines Angriffes Ihre Sicherheit zu suchen. Ew. Hochadelgebohren könnten sprechen: „Es nähme Sie sehr Wunder, daß man Ihre unschuldigen Reden so übel auslege, und, Sie wüßten nicht, was für Neuzereyen man darinn finde: da doch einem Jeden, der nur einmal die heilige Schrift gelesen, nicht unbekannt seyn könne, daß ehemals der Apostel Paulus selbst eben dergleichen Gedanken gehabt, ohne daß es jemals unsern Gottesgelehrten eingefallen, zu behaupten: Durch die Ausdrücke, deren sich unser Heyland und die benden angeführten Apostel bedienet, geschehe der reinen Lehre, daß der Glaube an Christum selig mache, Abbruch. Es sey also offenbar, daß unsere Gottesgelehrten ein sicheres Mittel wüßten, die in der Schrift befindlichen, nicht sehr orthodox klingenden Reden, mit ihrer reinen Lehre zu vereinigen; folglich sey es eine Unbilligkeit, daß man Ihre offenbarlich nicht so hart lautende Worte, nicht nach eben den Regeln erklären, und ihnen einen Sinn geben wolle, welcher der Evangelischen Wahrheit nicht zuwider sey. Denn Sie

fänden nicht, warum es leichter seyn, in dem Worten Jakobs; so sehet ihr nun, daß der Mensch durch die Werke gerecht wird, nicht durch den Glauben allein (Jakob ix — 24.) einen orthodoxen und den Worten Pauli, die gerade das Gegentheil zu sagen scheinen (Röm. 11. — 28.) nicht zuwiderlaufenden Verstand zu finden, als in den Ausdrücken, deren Sie sich bedienet. Ihre Meynung seyn aber diejenige, die der Apostel Paulus, seine Orthodoxie unbeschadet, vergetragen, wenn er Galat. V. 6. schreibt: denn in Christo Jesu gilt weder Beschneidung noch Vorhaut etwas, sondern der Glaube, der durch die Liebe thätig ist: und wenn die irrig, so müsse man die ganze Bergpredigt Christi in den indicem expurgatorium sezen. Es möchten doch die, welche Sie zum Keizer machen wollten, sich wohl vorsehen, daß sie nicht selbst aus übergroßer Orthodoxie unserm Henlande und der ganzen heiligen Schrift widersprächen. Ja es wäre zu beklagen, daß dieses wirklich von Leuten geschehe, die vor allen andern auf die klaren Worte des Textes zu pochen gewohnt wären. Denn Sie könnten es nicht anders ausdeuten, als daß der Apostel Pauli

lus offenbar Lügen gestraft werde, wenn man sage, die Gottseligkeit sey zwar zu allen Dingen nütze, allein zur Seligkeit nicht; da doch dieser Apostel ausdrücklich hinzufüge, sie habe auch die Verheissung des zukünftigen ewigen Lebens \*). Sie wollten indessen die lieblosen Urscheile, die Sie der Wahrheit wegen über sich ergehen lassen müssten, geduldig leiden, und in der Stille darüber seufzen, daß es in der Christenheit Leute gebe, denen die Tugend und Gottseligkeit verdächtig scheine, und die bei dem bejammernswürdigen Missbrauch der Lehre von der Gnade Gottes in Christo Jesu, kein Bedenken trügen, die Nachlosen, welche schon für sich mehr als zu geneigt wären, diese Gnade auf Muthwillen zu ziehen, in ihrer Sicherheit zu bestärken u. s. w."

"Ich denke nicht, daß Ew. Hochgedeckohren mir nachreden werden, ich hätte ihre Vertheidigung nicht mit gebührendem Nachdruck vorgetragen. Ich verfahre aufrichtig mit Ihnen, doch verlange ich nicht, daß Sie mich dieser Aufrichtigkeit wegen loben sollen. Ein solches Lob würde mir mehr schaden, als nügen: denn unter den

---

\*) 1 Tim. 4.

Gottesgelehrten ist es ein altes Herkommen, die Gründe ihrer Widersacher nicht in aller ihrer Stärke anzuführen, sondern dieselben, um Ärgerniß zu vermeiden, mit Weglassung dessen, was darinn das gefährlichste ist, vorzutragen. Ich wollte um vieles nicht, daß es Jemand wüste, daß ich mich von diesem läblichen Gebrauch entferne. Dieses wäre genug, mich als einen heimlichen Nezer verdächtig zu machen. — Doch Ew. Hochadelgebohren verrahnen mich nicht.

Nun wird es Zeit seyn, daß ich mich bemühe, Ihnen den Ungrund Ihrer Klagen so deutlich darguthun, als es möglich ist. Es haben alle Nezer die heilige Schrift zur Beschönigung ihrer Irrthümer gemißbraucht, und Ew. Hochadelgebohren würden, wenn Sie dies nicht thäten, zu erkennen gebeh, daß Sie Ihr Handwerk schlecht gelernt, und noch nicht geschickt wären, ein würdiges Mitglied des Nezerordens zu heissen. Allein, gleichwie unsere Gottesgelehrte allen falschen Lehrern die aus dem Zeughause des götlichen Wortes entwendeten Waffen mittelst der ihnen eigenen Geschicklichkeit ohne große Mühe aus den Händen zu drehen gewußt, so können Ew. Hochadelgebohren auch versichert seyn, daß, wie sehr Sie sich

auch mit Sprüchen aus der heiligen Schrift waffen, der Sieg dennoch auf unsere Seite sich neigen werde.

Zwar muß man, wenn man aufrichtig reden will, bekennen, daß, seit dem der Teufel die Kirche Gottes durch allerhand Kezernen beunruhigt, keine einzige ausgeheft worden, die einen so grossen Schein der Wahrheit und Heiligkeit hätte, und so genau mit der heiligen Schrift übereinzusammen scheine, als die, welche man die Pietisten nennt, und welcher Ew. Hochadelgebohren bengethan zu seyn im Verdacht sind. Ja man kann, ohne Unwahrheit zu begehen, sagen, daß dieselbe aus einer fleißigern Lesung der heiligen Schrift, als sonst gebräuchlich (die aber nur nicht in rechter Ordnung vorgenommen) entstanden sey. So lange man auf unseren Evangelischen hohen Schulen die studirende Jugend nur in der polemischen Theologie und Predigtkunst übte, und außer diesen heilsamen Wissenschaften ihnen nichts als die Logic des Aristoteles, und eine zum theologischen Gebrauch eingerichtete scholastische Metaphysik erklärte, war die Kirche Gottes in Ruhe: als sein sobald als einige Magister in Leipzig mit ihren Collegiis biblicis aufgezogen kamen, und da-

durch das Ansehen je er Künste, mit denen man sonst der studierenden Jugend den Kopf zu füllen, und den Beuel zu segen pflegte, schwächten, riß sogleich der Irrthum ein, ein gutes Leben müsse den Glauben, wenn er rechtschaffen seyn sollte, begleiten. Es muß demnach in der heiligen Schrift etwas enthalten seyn, das zu so irrigen Gedanken Anlaß geben kann. Und in der That, die häufigen Ermahnungen zur Tugend, die man fast auf allen Blättern findet, können einen, der nicht recht in seinem Glauben fest ist, leicht auf die Gedanken bringen; der einzige Endzweck der göttlichen Offenbahrung sen, die Menschen nicht sowohl von dem Wesen, als von dem Willen Gottes zu unterrichten, und fromm und tugendhaft zu machen. Die ganze Bergpredigt Christi handelt bloß von guten Werken, und hält nichts vom Glauben in sich; ja, ich zweifle nicht, wer dieselbe in Frag' und Antwort brächte, und dieselbe heutiges Tages als einen kurzen Begriff der Lehre des Evangelii der Jugend erklären wollte, würde von allen reinen Lehrern für einen heimlichen Sociianer gehalten werden. Nichts aber ist so geschickt, die Leute zu Pietisten zu machen, als die Epistel Jakobi. Dieser Apostel redet so hart wi-

der den Glauben, und streicht die guten Werke so heraus, daß der selige Vater Luther, weil er nicht sahe, wie man die Lehren dieses Apostels mit den Lehren Pauli in Einstimmung bringen könnte, nach seiner heroischen Weise, dreiste weg sagte, die Epistel Jakobi seyn eine stroherne Epistel. Unsere Gottesgelehrte, die von jeher wohl erkannten, daß Luthers Schuhe nicht allen Füßen gerecht sind, haben Bedenken getragen, ein ganzes Buch der heiligen Schrift bloß darum zu verworfen, weil etwas darinn enthalten, das nicht in ihren Kram dient, und haben sich also bemüht, Jakobum und Paulum zu vereinigen. Da nun nach der Schrift dem, welcher glaubet, nichts unmöglich ist, so haben unsere Theologen endlich ein Mittel erfunden, den Widerspruch, der den seligen Luther so zur Verzweiflung brachte, daß er desswegen eine von Gott eingegebene Schrift als unsächt verworfen, glücklich zu heben, indem sie nach reiferem Nachsinnen und genauerer Betrachtung der Worte der beyden Apostel die Entdeckung machen, die gewiß nicht zu verachten ist, daß Paulus von der Rechtfertigung vor Gott, Jakob hingegen von der Rechtfertigung vor den Menschen rede. Man muß gestehen, dieses ist

sehr glücklich ausgedacht: und wenn auch der Einfall nicht so gründlich wäre, als er ist, so könnte man doch sagen, si non e vero, e bene trovato: Allein wie gründlich und scharfsinnig auch unsere Theologen zwen dem Schein nach uneinige Apostel vereiniget, so bleibt doch außer diesem Stein des Anstoßes noch vieles in der Schrift übrig, das ebenfalls, wenn es übel verstanden wird, zu pietistischen Gedanken zufälliger Weise Gelegenheit geben kann. Es würde zu weitläufig seyn, alle dergleichen Stellen anzusühren; denn man mag die Bibel ausschlagen, wo man will, so will ich wetten, man wird etwas finden, das, außer dem Zusammenhang genommen, und nach unserer Orthodoxie beurtheilet, ein pietistisches Ansehen gewinnet. Man sollte daher fast bewogen werden, diejenigen, die sich durch die scheinbare Uebereinstimmung der Pietisten mit der Schrift auf Irrwege führen lassen, zu entschuldigen, wenn nicht der läbliche Fleiß unserer reinen Gottesgelehrten, die den wahren Sinn einer jeden Schriftstelle so glücklich eingesehen, und in ihren allenthalben zu habenden Schriften der Welt ihre Entdeckungen mitgetheilt, jene Leute aller Entschuldigung unwürdig mache.

Warum lesen diese Herren nicht die Schriften unserer Gottesgelehrten? Warum wagen sie sich in ein ihnen unbekanntes Land ohne einen treuen Wegweiser? Verirren sie sich, so müssen sie es sich selbst zuschreiben. Das ist der Lohn ihrer Verwegenheit. Es ist nöthig, es ist nützlich, die heilige Schrift zu lesen, allein, da es schon eine Sünde, etwas darinn zu finden, das den Lehren unserer reinen Theologen entgegen ist, so ist ja wohl das Vernünftigste, was einer thun kann, dieses, daß er sich der Anleitung eines geübten und erfahrenen Gottesgelehrten bediene, um hinter den wahren und mit unsrer Analogia fidei, die durch Gottes Gnade nunmehr zu der größten Vollkommenheit und Gewißheit gelangert ist, übereinstimmenden Sinn der Schrift zu kommen. Verläßt er dieses, so ist es kein Wunder, wenn er endlich auf Irrthümer verfällt.

Die heilige Schrift ist, wie unsere Theologen gar wohl anmerken, nicht *idias επιδυτεως*; und wer sich auf dieses geistliche Meer ohne den Kompass unserer Orthodoxie waget, kann schwerlich hoffen, den Hafen der Wahrheit zu erreichen. Ich habe vor langer Zeit in dem Journale littéraire den Auszug eines in England herausgelkommenen Buchs,

Buchs, dessen Titel mir entfallen, gelesen, in welchem der Autor gar sinnreich und artig behauptet, daß das Lesen der Schrift der Orthodoxie sehr nachtheilig, und fast die einzige Ursache aller Ketzeren sei. Man hat geglaubt, der Autor habe in dieser Schrift die Orthodoxy auf eine satyrische Art durchziehen, und sie eines Ungrundes beschuldigen wollen. Ich will darüber mit Niemanden zanken. Mir liegt wenig daran, ob der Autor diese Absicht, die wahrhaftig gottlos ist, gehabt oder nicht; nur deucht mich, daß man der Behauptung dieses Engländers, wenn man sie von den etwa mit unterlaufenden Spöttierenen, von welchen ich ein Feind bin, absondert, einen guten Verstand geben könnte. Er sagt in der That nichts Unrechtes. Alle Gottesgelehrte in allen Religionen sagen einmütig, daß alle Ketzer ihren Irrthümern aus der Schrift ein Färbchen anstreichen, und geben also zu verstehen, daß in der Schrift wirklich Stellen vorhanden sind, die ohne eine gute Erklärung Unerfahrenen zum Anstoß gereichen können. Sie glauben dadurch das Ansehen der heiligen Schrift, und diejenige Lehre, welche sie für die beste halten, so wenig zu verlezen, als der Apostel Petrus die Absicht gehabt, seines Mit-

arbeiters am Evangelio zu spotten, wenn er von den Briefen Pauli schreibt, daß darin „etliche Dinge schwer zu verstehen, welche verwirrten die Ungelehrigen und Leichtfertigen.“ 2 Petr. 3, 16.

Diese Anmerkung des Apostels Petri hat die Römische Kirche zu einem Entschluß gebracht, der mit dem Vorschlage des gedachten Engländers sehr wohl überein kommt. Sie hat den Laien die Lesung der heiligen Schrift ernstlich verboten, weil sie (wenigstens ihren Vorgeben nach) auch außer den Briefen Pauli sich *duorum* zu finden einbildet, welche eben so geschickt, als die von Petrus erwähnte, die Ungelehrigen und Leichtfertigen zu verwirren. Es ist wahr, unsere Kirche scheint dieses Genehmen der Römischen Kirche nicht zu billigen; sie meint, die Römische Kirche verbiete nur darum das Lesen der heiligen Schrift, damit die Laien nicht merken sollten, wie schändlich sie von ihren Priestern betrogen würden, und wie sehr die Lehre, die ihnen vorgetragen wird, der heiligen Schrift zuwider sey: und sie lobt unsern seligen Vater Luther noch in der Erde, daß er das Licht des göttlichen Worts unter dem Scheffel hervorgezogen. Allein noch ist sie nicht auf den Unsinn

gefassen, daß die Freyheit, die heilige Schrift zu lesen und zu erklären, ohne alle Schranken seyn müsse.

Der selige Luther ging anfangs zu weit, indem er Niemanden als die heilige Schrift für einen Richter in Glaubenssachen erkannte, und sich die Freyheit herausnahm, dieselbe auf eine Art zu erklären, die er für die vernünftigste hieß. Es ist offenbar, daß, wenn ein Jeder diesem auserwählten Rüstzeuge nachahmen wollte, wir längst in die Irrthümer der Socinianer und Arminianer, bei welchen eine unbeschränkte Freyheit, die Schrift zu erklären, herrscht, gerathen seyn würden. Die Nachfolger Luthers sahen dieses Uebel vorher, und beugten ihm hinlänglich vor. Sie erkannten sehr vernünftig, daß das Verfahren Luthers mehr zu bewundern, als nachzuahmen sey.

Sie hatten unstreitig recht. Wäre, wie schon erwähnt, einem Jeden erlaubt, die Schrift nach seinem Kopfe zu erklären, und von denjenigen Lehren der Kirche, die das Unglück haben, ihm nicht zu gefallen, abzuweichen, so könnte das Mittel, wodurch die evangelische und uralte Apostolische Religion wieder hervorgebracht wurde, auch diesen, das Licht des Evangelii wieder zu verdun-

zeln, indem dadurch auf solche Art allen Keze-  
reyen Thür und Thor wären geöffnet worden.

Diese Betrachtung bewog unsere Kirche, den  
Schluß zu machen, daß derjenige ein Kezer heis-  
sen sollte, der sich gelüsten lassen würde, die  
Schrift in einem andern Sinne zu erklären, als  
sie. Sie versorgte zu dem Ende gewisse Bücher,  
in welchen der wahre Verstand der Schrift enthalts-  
ten: und verband alle ihre Glieder, von dieser  
Richtschnur, welche sie zum Unterschied normam  
secundariam nennen, nicht abzuweichen. Sie gab  
auch, um die, welche nicht im Stande sind, die  
von ihr als Nebenregel eingeführten Glaubensbü-  
cher (*libros symbolicos*) zu lesen, vor allem Irr-  
sal zu bewahren, die heilige Schrift mit Glossen  
heraus, aus welchen auch der Einfältigste den  
wahren Sinn des heiligen Geistes erkennen kann.

Ich weiß wohl, es sind in diesen letzten Zei-  
ten Spötter gekommen, die sich nicht gescheuet,  
unsere Kirche dieserwegen zu tadeln, und ihr vor-  
zuwerfen, sie habe dem Beispiel ihres Stifters  
schlecht gefolget, und sey in eben die Thorheit ges-  
fallen, welche sie ehedessen an der Römischen Kir-  
che getadelt. Allein man kann diese Irrgeister, der-  
nen diese Verfassung unserer Kirche ein Dorn im

Auge ist, leicht abfertigen. Wir folgen unserm seligen Vater Luther in einem aufrichtigen Bekennnis der Wahrheit. Dass er aber zu einer Zeit, da alles, was die Römische Kirche neben der Schrift als eine Regel des Glaubens eingeführt, voller Irrthümer war, sich allein an die heilige Schrift gehalten, und von keiner andern Richtschnur wissen wollten, ist etwas, das wir ihm jetzt, da diejenigen Bücher, welche neben der Schrift als eine norma secundaria gelten, nichts als die reine unverfälschte Lehre der Apostel und Propheten in sich fassen, ohne Sünde nicht nachahmen können. Was er zu seiner Zeit that, war nothig, die Wahrheit an den Tag zu bringen; nachdem er dieses glücklich verrichtet, braucht man unstreitig andere Mittel, diese Wahrheit zu erhalten. Luther erkannte dieses zuletzt selbst; indem er, (wie billig) die sehr hart ansieß, die sich gelüsten ließen, von seinen Meinungen abzugehen, und nach seinem Beispiel auf die bloße Schrift zu trozen. Man mache demnach nur einen Unterschied, unter den vordersten und hintersten Luther, inter Lutherum prioristicum et posterioristicum und merke, dass der letzte uns lieber ist, als der erste, so wird man begreifen, dass man uns mit Recht nicht vorwer-

sen könne, wir folgten nicht den Fußstapfen des seligen Mannes.

Was aber das anlangt, daß wir wieder in die Thorheit fallen sollen, die wir an der Römischen Kirche geradelest, so antwortete ich darauf mit dem bekannten, *Duo cum faciunt idem, non est idem.* Die Römische Kirche thut unstreitig übel, wenn sie ihrer Gliedern das freye Forschen in der Schrift untersaget, und es nicht will, daß man ihre Lehren untersucht; denn sie hat nicht die rechte Lehre, und befürchtet nur, ihre Betrüger reyen möchten an den Tag kommen. Wir aber haben die Wahrheit, und sind also nicht allein berechtigt, sondern schuldig, auf eine Art, welche den Spöttern so sehr mißfällt, zu verhindern, daß ein jöder nach Belieben von selbiger abtrete, und die Schrift erkläre, wie er es gut findet. Was die Papisten thun, ist Tyrannen und Gemissenszwang: was wir hingegen thun, ist nur eine kluge und christliche Bemühung, den Irrthümern zu steuern. Die wahre Kirche hat vieles vor der falschen voraus, und es ist lächerlich, wenn diese sich die Rechte zueignen will, die jener zukommen. —

Ich habe dieses alles in dem Jahrgange, den ich in diesem Jubeljahr erwählet, noch weisduftis-

ger ausgeführt, und bin willens, diese Predigten, wenn Gott Leben und Gesundheit verleiht, dem Druck zu übergeben. Wenn mich die Eigenliebe nicht blendet, so sollte ich denken, die Freunde unserer Religion würden dadurch bewogen werden, etwas milder von dem Verfahren und der Lehre unserer Kirche zu urtheilen: denn ich habe alle diesenigen Meinungen unserer Gottesgelehrten, welche von den Neulingen pflegen angefochten zu werden, auf eine geometrische Art bewiesen. Der Wohlstand verbietet mir, ein mehreres von meiner Arbeit zu sagen. Das Werk mag seinen Meister loben. —

Inzwischen werden Ew. Hochadelgebohren aus dem Wenigen, das ich hier angeführt habe, so viel schließen können, daß es ein elender Gebief sey, wenn Sie Ihre Zuflucht zu der heiligen Schrift nehmen. Es ist nicht genug, daß Ihre Meinung mit einigen Stellen der Schrift übereinzukommen scheint; soll sie orthodox seyn, so muß sie auch mit unsren aus der heiligen Schrift genommenen Glaubenslehren übereinkommen. Diese heiligen Bücher sind der rechte Probierstein der Wahrheit. Es giebt viele Irrthümer, die ein geschickter Kopf aus Gottes Wort so scheinbar beweisen kann, daß,

wenn es möglich, selbst die Auserwählten dadurch könnten verführt werden, Allein den Reizer möchte ich schen, der seine falschen Lehren mit unsren symbolischen Büchern vereinigen könnte. Diese Bücher scheiden die Schafe von den Böcken, und darum hat auch unsere Kirche dieselben so lieb, als ihren Augapfel. Wer sich an sie hält, kann nicht irren. Wer aber seinen eignen zu viel zutraut, und die Christ ohne Rücksicht auf unsere analogiam sidei nach seiner eigenen Phantasie erklären will, stößt die Gnade, die Gott uns durch Mittheilung der Christlutherischen Glaubensbücher erwiesen, muchwillig von sich, und muß also aus gerechtem Gerichte Gottes auf allerhand Irrwege gerathen. —

Die heilige Schrift ist zu einer Zeit geschrieben, da die Lehren, welche darin enthalten, noch von keinem Irrgeiste in Zweifel gezogen, und folglich durch den Fleiß derer, welche die Wahrheit verfochten, noch nicht in ein so helles Licht gesetzt, und so auseinander gewickelt waren, als zu unsren Zeiten. Nun merken aber unsere Gottessgelehrten wohl an, daß diejenigen Lehrer, die vor erregten Streitigkeiten geschrieben, in ihren Aussdrücken nicht so behutsam zu seyn pflegen, als die

nachfolgende Schriftsteller (quod ante motas controversias doctores interdum securius loqui soleant.)

Was ist es also Wunder, daß, da die Bibel vor eregten Streitigkeiten (ante motas controversias) geschrieben, Ew. Hochadelgebohren Stellen darin finden, die Ihren Irrthum zu rechtfertigen scheinen? Sehen Ew. Hochadelgebohren also nicht, daß Sie gar keine Ursache haben, auf die Schrift zu trozen? Es ist kein Ketzet so arg, der nicht eben das thun könnte?

Ew. Hochadelgebohren werden ohne Zweifel meinen, es sey das, was ich sage, dem Unsehen der heiligen Schrift zu nahe geredet, indem ich die heiligen und von Gottes Geiste getriebenen Männer einer Unbedachtsamkeit zu beschuldigen scheine. Aber Sie irren sich. Was ich sage, geschieht der heiligen Schrift nicht zur Verkleinerung. Es ist unstreitig, daß, wenn unser Heiland nur einmal zu seinen Jüngern gesagt hätte, ich bin Gottes und Mariens Sohn, wahrer Gott und Mensch in einer unzertrennten Person. Ich bin ein Gottmensch; Θεανθρώπος, und bestehe aus zwey Naturen, aus der göttlichen und menschlichen, diese beyden Naturen sind auf eine so ges-

naue, wiewohl unbegreifliche Art, mit einander vereinigt, daß sie nur eine Person ausmachen, und diese Vereinigung ist geschehen, nicht mehr *χειρίκως*, nicht *παραστίκως* sondern *κατα συνδυάσιν*, und zwar *αουγχίτως αργετώς* und *αδιαίρετως*. Wenn er ihnen ferner die Distinctionen inter abstractum naturae et concretum personae, inter totum Christi und totum Christum, inter idiomata *ενεργετικα* und *ανενεργητικα* und die general communicationis idiomatum auf die Art, wie es von unsren Gottesgelehrten geschiehet, erklärt hätte, so ist, sage ich unstreitig, daß, wenn unser Heyland dieses gehabt, alle die Streitigkeiten, welche unsren Gottesgelehrten Gelegenheit gegeben, die Lehre von der Person Christi auseinander zu lesen, unmöglich hätten entstehen können. Dieses leugnen unsre Theologen nicht. Beschuldigen sie aber darum unsren Heyland einer Unbedachtheit? man müste sehr boshaft seyn, wenn man ihnen dieses nachsagen wollte. Einer gleichen Bosheit würde sich also derjenige Schuld geben, der mir vorwerfen wollte, ich rede verkleinerlich von der heiligen Schrift, wenn ich sage, es braushe dieselbe, weil sie vor erregten Streitigkeiten geschrieben, einer geschickten Auslegung. Soll dies

ses nicht mehr seyn, so sehe ich nicht, warum sich unsere Gottesgelehrten so viel Mühe geben, durch ihre vortheilhaften Erklärungen den Verstand der Schrift dergestalt einzuschränken, daß dieselbe keinem, der diesen Erklärungen folgt, zum Anstoß gereichen kann.

„Allein“ sagen Ew. Hochadelgebohrn, „warum erklärt man meine Worte, die ich aus der Schrift genommen, auch nicht so, daß nichts Anstößiges darinn übrig bleibt?“

In dieser Frage steckt eine heimliche Klage über eine eingebildete Ungerechtigkeit, aber es steckt auch zugleich eine Forderung darinn, die, Ew. Hochadelgebohrn verzeihen mir diesen Ausdruck, ziemlich unbescheiden ist. Jakob hat gesagt, wir werden durch die Werke gerecht; unsere Gottesgelehrte entschuldigen den heiligen Mann und sagen, er rede nur von der Rechtsfertigung vor den Menschen. Ew. Hochadelgebohrn sagen fast eben das, was Jakob sagt, und siehe, man spricht, Sie wären ein Reuer. Ew. Hochadelgebohrnen können sich darinn nicht finden. Aber bedenken Sie einmal. Jakob war ein Apostel: Sie sind es nicht. Jakob schrieb aus Antrieb des heiligen

Geistes: Sie können sich dessen nicht rühmen. Jakob schrieb vor erregten Streitigkeiten: Sie hins gegen zu einer Zeit, da auch die Kinder wissen, daß man so nicht reden müsse, als Sie gethan. — Aller Unterschied zwischen dem Apostel Jakob und Ihnen ist also so groß, daß ich mir kaum einbilden kann, daß Ew. Hochadelgebohrten auf Ihre unbillige Forderung bestehen werden, wenn Sie sich nur recht besinnen. Ueberdem ist der Apostel Jakob schon viele hundert Jahre tot; und Ew. Hochadelgebohrten leben noch. So groß nun der Unterschied zwischen einem todten und lebendigen Menschen, so wenig können Ew. Hochadelgebohrten verlangen, daß man mit Ihnen eben so säuberlich verfahren solle, als wenn Sie ein vor mehr als 1600 Jahr den Weg aller Welt gegangener Apostel wären. Bilden Sie sich dieses ein, so muß ich Ihnen sagen, daß wir diese Weise nicht haben, und die Gemeinde Gottes auch nicht. Wir sind allemahl höflicher und liebreicher gegen unsere verstorbenen als lebenden Mitbrüder: und Ew. Hochadelgebohrten würden also eine schlechte Kenntniß der Welt an den Tag legen, wenn Sie hoffen wollten, noch bei Ihrem Leben so billige Richter zu finden, als der Apostel Jakob nach sei-

nem Tode gehabt. Man wird Ihnen nichts neues machen. Schreiben Sie aber ein Werk

— — — — Quod nec Jovis ira, nec ignis,  
Nec poterit ferrum, nec edax abolere vetustas. \*)

so können Sie, wie keizerlich man es auch bei  
Ihrem Leben ausgeschrieen, dennoch hoffen, die  
Nachwelt werde Sie entschuldigen, und durch al-  
lerhand wohlgesonnene Erklärungen Ihr ver-  
haftes Andenken wieder ehrlich machen. — So  
können sich die Zeiten ändern.

Wir können dieses an dem Streite der Erb-  
funde, welchen der bekannte Flacius im sechzehn-  
ten Jahrhundert erregte, deutlich sehen. Was für  
Gräuel fand man nicht in der Meinung dieses  
Mannes? Wie hart verfuhr man nicht mit ihm  
und seinen Anhängern? Man machte ihn zum  
Manichäer, und es war kein Ketzertitel so arg,  
den man ihm nicht beylegte. Ja, der selige An-  
dreas schrieb, (wenn Arnolden zu trauen ist,) nach  
des Flacius Tode. „Illyricus ist des Teufels. Ich  
habe mit ihm nichts mehr zu thun, weil ich nicht  
zweifle, daß er nun mit allen Teufeln fressen muß,

---

\*) Ovid. Metam. lib. 25. v. 871.

wenn sie nur zu Hause sind, und nicht etwa seine  
Gesellen, Spangenbergen und die Uebrigen be-  
gleisten."

Allein demungeachtet haben unsere Theologen  
nunmehr schon erkannt, daß die Meinung des Glas-  
tius besser gewesen, als seine Worte lauteten.  
Sie entschuldigen ihn aufs beste, und reden von  
der ungeheuren Neigeren, worüber man vor be-  
nahe zwey hundert Jahren ein so großes Geschrey  
erregte, jetzt mit der Gelassenheit, die eine Ueber-  
eilung, welche großen und hizigen Köpfen so na-  
türlich ist, und durch so viele Verdienste wieder  
gut gemacht worden, billig erfordert. Quod semel  
sit, semper fieri potest.

Ein jeder verdächtige Schriftsteller kann also  
mit Vernunft hoffen, daß eine Zeit kommen wer-  
de, da man seine Schriften mit unparthenischen  
Augen, als bey seinem Leben geschrieben, anschen  
werde. Livor post sata quiescit; und diejenigen  
natürlichen Ursachen, deren sich die göttliche Weis-  
heit zu Anfeurung des Eifers dient, die mit uns  
leben, bedienet, reichen nicht zu, dieses heilige  
Feuer in den Nachfolgern dieser rüstigen Männer  
zu unterhalten. Sobald die erste Hize verraucht,  
und der Streit unter Personen fortgesetzt wird,

die nicht so viel Theil an demselben nehmen, als die, welche ihn erregt haben, so verliert er viel von seiner Heftigkeit, und muß, wenn die Kaltblütigkeit der Kämpfer nicht durch einen neuen Zufall gebrochen wird, bald seine Endschafft erreichen. — Alsdann kommt ein Jeder zu sich selbst, und man wundert sich, wie es möglich gewesen, daß man sich um eine Sache, die so leicht in Güte zu heben gewesen, so heftig hat zanken können.

Wie wahr dieses auch alles nun ist, so bleibt es doch gewiß, daß derjenige sich nicht wenig übereilt, welcher verlangt, man solle seine verdächtigen und anstößigen Neden, sobald sie ihm aus der Feder geflossen, mit der Gelassenheit und Unparteilichkeit beurtheilen, die sie nicht eher, als nach dem Verlaufe einer ziemlichen Anzahl Jahre verdienen. — Unsere Pflicht ist, ob dem Wort zu halten, das gewiß ist, und keine Redensart, sie sey so wenig anstößig, als sie wolle, mit einer schädlichen Gleichgültigkeit anzusehen. Wir sind schuldig, dahin zu sehen, daß die reine Lehre auf unsere Nachkommen fortgepflanzt werde. Was wir thun, geschiehet zum Besten der Nachwelt, und es steht nicht bei uns, etwas von ihren Rechten zu vergeben. Will sie Gnade

für Recht ergehen lassen, so ist es gut. Wir müssen thun, was unsere Pflicht erfordert. Daß dieses die Meinung unserer Gottesgelehrten seyn, ist daher klar, weil sie, ob sie gleich erkennen, daß die Meinung Flacii nicht so gottlos seyn, als man anfangs gewöhnt, und seine Worte einen guten Verstand haben können, dennoch nicht leiden würden, wenn man sagen wollte, „die Widersacher des guten Flacius müsten sehr dumme, oder unverschämte, ganklüchtige Leute gewesen seyn, daß sie dieses nicht so gut als ihre Nachfolger eingesehen; und man könnte daher mit Händen greifen, daß der Hass gegen die Person dieses vermeintlichen Neigers mehr Schuld an ihrem Eifer gehabt haben, als die Liebe zur Wahrheit.“ Dieses, sage ich, würden unsere Gottesgelehrte sehr übel nehmen, zum deutlichen Zeichen, daß man heute von einer Meinung ein schlimmes und morgen ein gutes Urtheil fällen könne; ohne sich zu widersetzen, und daß ein Neiger nicht eher ein gutes Urtheil (wie die Helden der Helden die Vergötzterung, oder die Heiligen im Papstthum die Canonisation) als nach seinem Tode, und nach Verlauf einer gewissen Zeit hoffen und verlangen könne.

Ew.

Ew. Hochedelgebohren sehen, daß ich mich  
keine Mühe verdriessen lasse, Ihre Scrupel zu he-  
ben. Ich bilde mir ein, daß das, was ich zu dem  
Ende geschrieben, (wenn Sie nicht muthwillig  
widerstreben,) kräftig genug sey, eine so gute  
Wirkung hervorzubringen. Alles, was ich nun  
thun kann, ist, daß ich Ew. Hochedelgebohren um  
Ihr eignes Bestes bitte, meine wohlgemeinte Ar-  
beit nicht vergeblich an Sie angewendet seyn zu  
lassen. Ich weiß wohl, die rohe und dabei naß-  
weise Welt fängt an, alle Ermahnungen treuer  
Lehrer und Prediger zu verwiesen; sie spottet ih-  
res Eifers und ihrer Seufzer, und verhärtet sich  
also in ihren Irrthümern. Allein ich habe noch  
zur Zeit das gute Vertrauen zu Ew. Hochedelge-  
bohren, daß Sie nicht so halsstarrig seyn werden.  
Um vor allen höhnischen Verspottungen sicher zu  
seyn, hab' ich mich sorgfältig, sowohl aller har-  
ten und anzüglichen Ausdrücke, als alles Gepin-  
sels, wie die Spötter reden, enthalten. Die Waf-  
fen, mit welchen ich Ew. Hochedelgebohren an-  
greife, sind deutliche und unstreitige Regeln der  
gesunden Vernunft, und kräftige Sprüche der hei-  
ligen Schrift. Ich irre sehr, oder dieser Angriff  
muß einigen Eindruck machen, zumahl bey einem

so guten Gemüthe, als Ew. Hochadelgebohren haben.

Sollt' ich wider Vermuthen, mich in meiner Hoffnung betrogen sehen, so können Ew. Hochadelgebohren dennoch versichert seyn, daß ich dem ungeachtet nicht aufhören werde, für Sie zu besten, und Gott anzurufen, daß er einen Mann, der, da er viel Gutes stiftet, also auch durch seine bösen Lehren die liebe Jugend verführen kann, ersleuchten, und aus den Irrthümern, die er an einem nicht gar zu reinem Orte eingesogen, gnädiglich herausreisen wolle. Ich verspreche mir um so eher einer gnädigen Erhörung, weil es zum Wohl unserer Kirche unumgänglich nöthig ist, daß in den Pflanzgärten derselben, ich meine die Schulen, nicht der Bock zum Gärtner gesetzt werde. Was würde es mit unserer armen Kirche nicht für ein Ansehen gewinnen, wenn der studierenden Jugend, die in den Glaubenssachen den Kindern zu Minive vollkommen ähnlich ist \*), die schädlischsten Irrthümer beigebracht werden sollten, zu einer Zeit, da alles, was sie höret, am besten bei ihr haftet? Die bloße Vorstellung dieses Elends

---

\* ) Joh. 4. 29.

preßt rechtschaffenen treuen Lehrern und Predigern die heiligsten Geuszer aus, und wenn sie bedenken, daß an unterschiedenen Orten das seelenverderbliche Nebel schon einzureißen anfange, so wird ihnen bange um Trost; ja, sie würden gänzlich verzagen, wenn sie sich nicht der Zusage Christi, kraft welcher auch die Pforten der Hölle wider seine Kirche nichts ausrichten sollen, erinnerten.

Ueberdem kann es einem wohlgesinnten Prediger ungemein Trost geben, wenn er sieht, wie wenig sich die Sitten der verderbten Welt, obgleich die Pietisten noch so sehr schreien, „diese Besserung sey zur Erlangung der ewigen Seligkeit nöthig,“ wirklich bessern; und wie fest hingegen alle Verständige an der reinen Lehre vom Glauben halten, obgleich der Satan durch seine Werkzeuge diese trostreiche Lehre verschälichen zu machen trachtet. Er schließet daraus, daß unsere Lehre weit geschickter sey, den Beifall des größten Hauses zu gewinnen, als der ihr entgegengesetzte Irrthum von der Nothwendigkeit der guten Werke. Er wird in dieser Meinung noch mehr bestärkt, wenn er aus der Geschichte und Erfahrung lernt, daß die, welche die Kirche Gottes mit einer finstern, mürrischen Heiligkeit

beurühigt, und so viel von einer in diesem Leben nicht zu hoffenden Vollkommenheit schwatzten, in dem Streite mit denen, die sich diesem Unwesen widersehten, zu allen Zeiten den kürzern zogen, und von denen, welche die Wahrheit über alles liebten, glücklich unterdrückt wurden. Er bemerkt mit vielem Vergnügen, daß allemahl die Andacht und der Eifer dieser eingebildeten Heiligen und ihrer Anhänger von kurzer Dauer und nur gleichsam eine fliegende Hölle gewesen, und lernt mit Lust aus den Erzählungen, die er hier und da von den scheinheiligsten Pietisten hört, daß diese übertünchte Gräber, wie viel sie auch von der Kreuzigung des Fleisches und der Selbstverleugnung schwäzen, dennoch heimlich ihre Lehren schlecht beobachten.

— — — et de virtute locuti.

Cunem agitant. \*)

Er bemerkt dies, sage ich, mit Vergnügen, theils weil er sich daraus die wahrscheinliche Wiedkehr zu dem Schooße der rechtgläubigen Kirche versprechen kann, (denn nichts ist geschickter, ih-

---

\*) Juv. Sat. 2.

nen die Falschheit ihrer Lehre von der Theologie der Wiedergebohrnen zu erkennen zu geben, als ein solcher Wandel) theils weil er nichts gewisser vermuthen kann, als daß diejenigen, die ein solcher Heuchler belehren will, ihrem Gewissensrathé zurufen werden.

Ego te ceventem, Sexte, verebor! \*)

Werden diese Leute diesen neuen Pharisäern erst so weit hinter ihre Streiche kommen, so dürfen die Rechtgläubigen sich nicht sonderlich mehr vor diesen Irrgeistern fürchten, zumahl da sie ohnedem schon aus allen Umständen sehen können, daß die menschliche Natur so beschaffen, daß eine langwierige Pietätseren nicht mit ihr bestehen kann, weil wir Menschen nach dem Sündensalle mehr geneigt sind, unserer natürlichen Begierden, sie mögen beschaffen seyn, wie sie wollen, zu gehorchen, als uns mit denselben in einen Krieg einzulassen, dessen Ausgang, wie die leidige Erfahrung zeigt, uns nothwendig zur Schande gereichen muß.

Ich kann hier nicht umhin, die göttliche Weis-

\*) Juv. Sat. 2.

heit und Vorsorge für unser evangelisches Zion zu bewundern, nach welcher Gott das, was in dem Menschen das Schlimmste ist, ich meine die Erbsünde, vergestalt zum Besten der Glaubigen verwendet, daß es der ärgsten Kezerey zum Gegengewicht dienen muß. Denn diese uns angebohrne Unart, die außerdem die Quelle alles uns drückenden Elends ist, hat doch die guten Eigenschaften in sich, daß sie in uns einen fast unüberwindlichen Abscheu vor einer Lehre erweckt, die sehr geschickt ist, uns zu derjenigen Sünde zu verleiten, durch welche sowohl die gefallenen Engel, als die ersten Menschen, die ihnen anerschaffene Heiligkeit verloren haben. Wir können verstehet seyn, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen müssen, \*) und können mit David sagen: „Darum fürchten wir uns nicht, wenn gleich die Welt unterginge, und die Berge mitten ins Meer sich senkten. Wenn gleich das Meer wüthete, und wollte, daß von seinem Ungestüm die Berge einfielen, Sela! dennoch soll die Stadt Gottes fein lustig bleiben, mit ihren Brünlein — Amen!“ \*\*)

\*) Röm. 8. 28.

\*\*) Ps. 6, 3—5.

Indem ich meinen Brief schließen will, besomme ich von demjenigen guten Freunde, bei welchem ich die Schrift, welche mir Anlaß gegeben, die Feder zu ergreifen, zuerst gesehen, die ersfreuliche Nachricht, daß Ew. Hochadelgeböhrten auf geschehene sanftmuthige und christliche Erinnerung derer, die an Ihrem Orte für die Reisnigkeit der Lehre machten, und ihres Eifers wegen von langen Jahren her ein großes Ansehen in der streitenden Kirche erlangten, die mir anfangs scheinenden Ausdrücke dergestalt gemildert, daß nunmehr ferner kein Vergerniß zu besorgen. Gott sehe die treuen Lehrer, die für die Ehre Gottes und die Ruhe der Kirchen so empfindlich gewesen, zum Segen, und regiere Ew. Hochadelgeböhrten mit seinem Geiste, daß Sie sich ins künftige einer Behutsamkeit bekleidigen, die Ihre geistlichen Obern hinsührō aller Sorge und der Mühe, Sie wieder auf den richtigen Fußsteig der reinen Lehre zu bringen, überheben könne! Die ehrerbietige Folge, die Sie dem gottseligen Begehrē des ehrwürdigen Ministerii Ihres Orts geleistet, erfüllt mein Herz mit der Hoffnung, mein Wunsch werde nicht unerhört bleiben, und macht, daß ich Ew. Hochadelgeböhrten mit aufrichtigerem Herzen,

als vielleicht sonst würde geschehen seyn, versis-  
chern kann, daß ich zeitlebens mit aller Hochach-  
tung seyn werde

Ew. Hochedelgebohren

zu Gebot und Diensten verbundenster  
M. Sebastian Zänker.

Dabam raptim inter labores  
sacros N. N. d. 22. Jun.

1750.

Klägliche Geschichte  
von der  
jämmerlichen  
Zerstörung  
der  
Stadt Jerusalem;  
mit kurzen,  
aber dabei deutlichen und erbaulichen,  
Anmerkungen,  
nach dem Geschmacke  
des  
(S. T.)

Herrn M. Heinrich Jacob Sievers,  
erläutert,  
und  
als eine Zugabe zu dessen Anmerkungen  
über die Passion,  
ans Licht gestellet  
von  
X. Y. Z. Rev. Minist. Cand.

---

Frankfurt und Leipzig,

1732.

P L I N I U S.

Stultissimum est, ad imitandum non optima quaeque  
proponere.

---

## B o r r e d e.

---

Geehrter, geliebter und geueigter Leser.

Sch überliefere dir hiemit ein Werkgen, welches zwar, dem ersten Ansehen nach, von schlechter Wichtigkeit zu seyn scheinet; aber doch vermutlich solche Sachen in sich fasset, daß es dich nicht gereuen wird, einige Augenblicke auf dessen Durchblätterung gewendet zu haben.

Die Regeln der Bescheidenheit verbieten mir, meine eigene Arbeit zu loben, und ich habe auch dieses um so viel weniger ndhtig, weil dass jenige, was ich auf dem Titelblatte gesaget habe, hinlänglich ist, dir einen guten Begriff von selbiger zu geben. Meine Anmerkungen sind

nach dem Geschmacke des (S. T.) Herrn Ma-  
gisters Heinrich Jacob Sievers geschrieben. Sie  
können also nicht anders als wohl gerahmt  
seyn, wosfern ich nur geleistet, was ich verspro-  
chen. Ob dieses aber geschehen sey, muß der  
Augenschein geben.

Ich beschelde mich zwar gerne, daß meine  
Anmerkungen unmöglich ihrem Urbilde vollkom-  
men ähnlich seyn können: allein ich bin zufrie-  
den, wenn ich nur einen merklichen Grad der  
Ähnlichkeit erreicht habe, und verlange gar  
nicht, daß man meine Anmerkungen den An-  
merkungen des Herrn Magisters gleich schäze.  
Ich habe mir dieses vortrefflichen Mannes Schrif-  
ten zu einem Muster vorgestellet. Ich folge ihm,  
wiewohl mit ungleichen Schritten:

- - - non passibus aequis. \*)

Darinn suche ich meinen Ruhm, und hoffe, der  
geneigte Leser wird so billig seyn, und gestehen,  
daß ich wohl gewählt habe.

\*) Virgil. Aeneid. Lib. 2.

Ich hätte hier die schönste Gelegenheit, dem Herrn Magister Sievers ein Lobrede zu halten: allein ich thue es nicht, denn ich kenne seine Bescheidenheit und weiß, wie wenig ihm mein Lob nützen kann. Es sind auch überdem die Verdienste desselben so bekannt, und alle Welt stimmet so sehr darin überein, daß sie ausnehmend sind, daß ich nur der Sonne eine Fackel anzünden würde, wenn ich durch mein ungeschicktes und unndöhtiges Lob ihm und dem ge neigten Leser verdrißlich fallen wollte.

Ich wende mich vielmehr zu dem Zollus und Momus. Es ist nunmehr, leider in diesen letzten Zeiten in der Welt dahin gekommen, daß ein ehrlicher Mann fast nichts schreiben kann, das nicht von nasewiesen Leuten aufs unarmherzigste durch die Hechel sollte gezogen werden. Dieses, glaube ich, schreckt viele gute Gemüther ab, der Welt mit ihrem Talente zu dienen. Nun tadele ich zwar diese behutsamen Personen desfalls nicht: allein sie werden mir doch erlauben, daß ich aufrichtig bekenne, es mehr mit denen herzhaften Scribenten zu halten, die sich

durch die höhnischen Urtheile tadelstüchtiger Menschen nicht abhalten lassen, ihre Gedanken der Welt mitzutheilen; sondern, ohne zu bedenken, was die böse Welt etwa sagen werde, getrost drauf los schreiben, und in allen widrigen Besgebenheiten sich mit dem Zeugniß ihres Gewissens und einer lebhaften Empfindung ihrer eigenen Vollkommenheiten aufrichten, und in ihrem Kämmerlein, bey sich selbst, lächelnd, sprechen:

- - populus me sibilat, at mihi plundo  
Ipse domi - - - \*)

Alle diejenigen, so ihr Vergnügen darinn suchen, daß sie ihres Nächsten wahre oder vermeinte Fehler aufdecken und belachen, können demnach versichert seyn, daß es mir sehr gleichgültig, was sie von mir und meinen Anmerkungen urtheilen werden. Ich schreibe aus keinen eiteln Absichten: nicht ums Brodt, nicht um Ruhm zu erjagen; sondern bloß meinem Nächsten zu dienen, und mit dem mir beygelegten Pfunde zu wuchern. Die Erbauung, welche so

\*) Horat. L. I. Sat. 1.

viele fromme Seelen, in und ausser dieser guten Stadt, aus den herrlichen Anmerkungen des Herrn Magisters Sievers über die Geschichte des Leidens und Sterbens Jesu Christi ziehen, hat mich auf die Gedanken gebracht, es wäre nicht übel gethan, wenn man, statt einer Zugabe zu diesen Anmerkungen, die Geschichte von der Verstöhrung der Stadt Jerusalem, welche der Herr Magister mit drucken lassen, mit eben so kurzen, nachdrücklichen und erbaulichen Noten erläuterte. Viele andächtige Personen beyderley Geschlechts, welche die Sieverschen Anmerkungen mit unbeschreiblichem Vergnügen lesen, und die Vortrefflichkeit derselben nicht genug zu erheben wissen, haben mich angefroßhet, selbst Hand an ein so lobliches Werk zu legen; und die Höflichkeit sowohl, als die christliche Liebe, hat mir nicht zugelassen, Ihnen dieses gottselige Begehrn abzuschlagen.

Weine Absicht ist also, wie du, mein Leser, siehest, lauter und untadelich. Ich erläutere eine lehrreiche Geschichte mit Anmerkungen, die ich, wenn ich sie nicht selbst gemacht hätte, noch

lehrreicher nennen wollte: zu keinem andern Ende, als die Lehrbegierde einiger gottseligen Personen zu vergnügen, die ungemein beklagen, daß es dem Herrn Magister Sievers nicht gefallen, auch über diese Geschichte, die er seinem Werklein beygefügert hat, seine Gedanken der Welt mitzutheilen; und hoffe also, der geneigte Leser werde so gütig seyn, und diejenigen Fehler, so er etwan in meiner Arbeit entdecken möchte, meiner guten und unschuldigen Absicht wegeu, geneigt und großgütig übersehen. Ich meine es doch gut, und wer meiner spottet, der versündiget sich an mir.

Wie beweglich und nachdrücklich indessen ich hier auch meinen Lesern zurede: so muß ich doch besorgen, es werde an Spöttern nicht mangeln, die bey einer jeden Zeile meiner Anmerkungen etwas zu erinnern haben werden.

Da wird der eine sprechen: Meine Anmerkungen wären läppisch; ich zeigte darin weder Verstand noch Gelehrsamkeit, sondern versuchte nur meine Einfalt so merklich, daß man sagen könnte, ich hätte es, wenn meine Absicht gewes-

gewesen, alle Welt zu überführen; daß ich ein elender Stümper, nicht besser anfangen können. Er wird herzlich lachen, daß ich einige griechische Stellen angeführt, und Stein und Bein schweren, ich verstände nichts davon: ja, wer weiß, ob er nicht gar sagen wird, ich könne nicht einmal griechisch lesen.

Der andere wird sich stellen, als wenn er mit diesem freyen und ziemlich plumpen Urtheile nicht zufrieden wäre, und sagen: Man müsse es mit mir so genau nicht nehmen; ich sey noch jung, und mein Fleiß und gute Absicht verdiene, daß man gnädig mit mir verahre: nützen meine Anmerkungen den Gelehrten nicht, so könnten sich doch die Ungelehrten daraus erbauen; dieses sey auch, allem Ansehen nach, mein Endzweck gewesen; und darnach müsse man meine Arbeit beurtheilen.

Der dritte wird von dem Urtheile des andern Gelegenheit nehmen, stillschweigend zu verstehen zu geben, daß er unter die Zahl derer gehöre, denen meine Anmerkungen nichts nützen

können, und folglich gelehrt sey. Er wird mein Büchlein in die Hände nehmen, darinn blättern, es darauf mit einer höhnischen Miene wieder niederlegen, und sprechen: Ich lese dergleichen Geschmier nicht.

Der vierte, fünfte, und vielleicht auch der sechste, wird seine Gedanken von meinem Werke noch auf eine andere Art, entweder seiner oder größer, entdecken; alle aber werden darinn überkommen, daß ich besser gethan haben würde, wenn ich es nicht geschrieben hätte, und ich müßte sehr fremd in der Welt seyn, wenn ich mir einbilden wollte, daß unter hundert einer zu finden, der unparteyisch und nach der Wahrheit von mir und meiner Schrift urtheilen werde.

Allein ein jeder mag sagen, was ihm beliebt, ich bleibe darum doch wohl, wer ich bin. Mich wird auch das freyste und beißigste Urtheil nicht befremden, weil ich mir das schlimmste vorstelle. Richtet, meine Herren, spottet, lachet, so scharf, so grob, so fein und so laut, als ihr immer wollet, ihr werdet mich dadurch nicht

zum Born bewegen. Mein Essen und mein  
Trinken soll mir darum eben so gut schmecken,  
als sonst; ich werde deswegen keine unruhige  
und schlaflose Nächte haben: ja ihr werdet durch  
eure Spöttereyen meine Zufriedenheit, wider  
euren Willen, vermehren. Denn je ärger ihr  
mit mir umspringet, je ähnlicher werde ich dem  
jenigen vortrefflichen Manne, dessen Schriften  
ich mir zu einer Richtschnur auserkohren habe:  
und dieses ist es, was ich suche.

Ich habe Ursache zu vermuhten, daß ich  
meines Wunsches werde gewähret werden: Denn  
da man sich nicht gescheuet hat, einen Mann,  
dessen Schriften so vortrefflich sind, daß eine  
der berühmtesten gelehrten Gesellschaften in der  
Welt dadurch bewogen worden, ihn, aus eigener  
Bewegniß, zu ihrem Mitgliede zu erwählen,  
auf die allerschändlichste Art, so gar in den öff-  
fentlichen Zeitungen, herum zu nehmen: so wird  
man gewiß mit mir nicht säuberlicher verfahren.  
Geschicht das am grünen Holze; was will am  
dürren werden ?

Ich sage indessen nochmal, eiu jeder mag sagen, was ihm beliebt; ich werde auch die widrigsten Urtheile mit Gelassenheit anhören: weil dasjenige, was dem Herrn Magister Sievers begegnet ist, mich völlig übersführt, daß dergleichen Urtheile nichts, als Neid und Einfalt zum Grunde haben.

Unparteyische urtheilen ganz anders von den Anmerkungen dieses wackern Mannes, als derjenige, dessen hämisches Urtheil man in den hamburgischen Correspondenten gerückt hat. Ich redete noch neulich mit einem ehrlichen Manne, der nicht studiret hat, der bekannte mir aufrichtig, daß er wünsche, daß viele solcher Bücher geschrieben würden. Denn, sprach er, wann ich des Herrn Magisters Sievers Anmerkungen lese, so dünke ich mir ganz gelehrt. Dieses Bekenntniß gereichert dem Herrn Magister Sievers zu grossen Ehren. Denn da der Endzweck eines Sribenten ist, seine Leser zu unterrichten: so ist es ja unstreitig, daß derjenige seine Sachen sehr wohl müsse gemacht haben, dessen Schriften die

Veser gleichsam zwingen, zu bekennen, daß sie eine Veränderung in threm Verstande wahrnehmen, und einen Wachethum ihrer Erkenntniß spühren. Und in der That, die Anmerkungen des Herrn Magister Sievers sind der Art. Er verknüpft in selbigen, mit einer angenehmen Kürze, die grösste Deutlichkeit, die man wünschen kann, welches, nach der Meynung eines grossen Dichters, so wenigen gegeben, daß gewißlich eine kurze Schreibart mit einer verdriesslichen Dunkelheit vergesellschaftet ist.

*brevis esse laboro,*

*Obscurus ho - - - \*).*

Es sollte mir überdem nicht schwer fallen, zu beweisen, daß in den Anmerkungen des Herrn Magister Sievers Sachen vorkommen, die man bey andern Auslegern vergebens suchet, und an welche vor ihm kein Mensch gedacht hat; woraus dann seine Scharfsinnigkeit und tiefe Einsicht zur Genüge erhellet: allein ich will mich

---

\* Horat. de Art. Poët.

dabey nicht aufhalten, sondern nur so viel saggen, daß das grosse Lob, welches ein berühmter Gottesgelehrter, dem der Herr Magister Stevers seine Anmerkungen, ehe sie gedruckt worden, gezeiget, diesem ausbündig schönen Werke ertheilet hat, mehr als hinlänglich seyn würde, den Spöttern das Maul zu stopfen, wenn es nur die Bescheidenheit des Herrn Magisters zuließe, dasjenige, was unter ihnen insgeheim gesredet worden, nach allen Umständen bekannt zu machen.

Was meynest du, geehrter Leser? Sollte der Beyfall eines solchen Mannes nicht mehr gelten, als das alberne Urtheil des bösen und neldischen Menschen, der neulich seine elenden Spöttereyen über die Anmerkungen des Herrn Magisters Stevers, in die Zeitungen setzen lassen? Und muß man nicht bekennen, daß dieser Elende durch die Schmähsschrift, mit welcher er dem Herrn Magister wehe thun wollen, seine Einfalt und seinen verdorbenen Geschmack zu seiner eigenen Schande verrahen?

O, daß er doch immer zu Hause geblieben wäre! Was hat er vor Ehre davon, daß er über ein Werk spottet, so die ganze fluge Welt mit Erstaunen ansiehet, und, als ein anderer Midas, der einzige ist, der nicht zwar dem Apollo selbst, doch einem Liebling und Schoßkinde dieses Gottes Hohn zu sprechen, das Herz hat.

„Judicium sanctique placet sententia montis  
Omnibus, arguitur tamen atque injusta  
vocatur“

Vnius sermone Midae . . . \*).

Er verdienete wahrlich, daß ein eben so strenges Gericht über ihn erginge, als über diesen phrygischen König. Und ich meine, er ist gepuzet. Wie hat ihm nicht der Herr Magister Sievers durch die scharfsinnige und herzhafte Antwort, die gleichfalls in dem hamburgischen Correspondenten zu lesen ist, das Maul gestopft? Er ist verstummet, und wird sich auch, wosfern er

\*) Ovid. Met. Lib. IX.

nicht ganz verblendet ist, eben so wenig weiter regen, als der Herr Magister Sievers aufzuhören wird, Bücher zu schreiben. Dieser muhtige Scribent wird sich durch solche armselige Spottreyen nicht abschrecken lassen, die Welt ferner mit seinen kostlichen Schriften zu erfreuen. Er verspricht uns dieses in der gemeldeten Abschriftung des Spotters, der sich an ihm reiben wollen. Er hat auch, als ein redlicher Mann, sein Wort gehalten, und eine Schrift in gebundener Nede aus Licht gestellet, die seinen Anmerkungen über die Passion, an Schönheit, nichts nachglebt, ja denenselben so ähnlich ist, als Zwillinge einander zu seyn pflegen.

So recht, grosser und fruchtbarer Geist!  
Verlache die Spötter, und las dich nichts irren;  
vollende, wie du es angefangen hast:

„Perge modo, et qua te dicit via, diriga gressum.“ \*)

\*) Virgil. Aeneid. Lib. I.

Sey fruchtbar, und mehre die Anzahl deiner Schriften täglich; fahre fort, alle Monate mit so wohlgebildeten Zwillingen nieder zu kommen: so wird dein Ruhm schnell wachsen, und ehe man sichs versiehet, bis an die Sterne steigen.

,, Macte noua virtute, puer! sic itur ad  
astrum.“ \*)

O glückseliges Vaterland! daß du mit einem so wohlgerahnten Kinde prangen kannst. Aber erkennest du auch dein Glück? Ja, ich weiß, du erkennest es, und wirßt nicht säumen, die Verdienste eines Sohnes, der dir so viele Ehre bringet, und so manche Lust macht, nach Vermögen zu belohnen. Ist es also wohl glaublich, daß die Schmähchrift wider den Herrn Magister Sievers, die wir in dem hamburgischen Correspondenten gelesen, aus Lübeck nach Hamburg gesandt worden, wie man uns besehen will? Aus der Stadt, da niemand, von dem Vornehmsten an bis auf den Geringsten,

---

\*) Virgil. Aeneid. Lib. IX.

zu finden, der nicht vor den Herrn Magister eine Hochachtung hege, die mit der Grösse seiner Verdienste übereinstimmet? Aus der Stadt, da auch auf den Gassen : : : Doch, geneigter Leser, es ist Zeit, daß ich schliesse. Ein Eifer für die Ehre eines Mannes, den ich hoch schätze, setzt mich so gar ausser mir, daß ich nicht einmal merke, wie nöthig es sey, Abschied von dir zu nehmen, und mich dir bestens zu empfehlen. Lebe demnach wohl, geneigter Leser.

---

---

# H i s t o r i a

## von der Zerstöhrung der Stadt Jerusalem.

Als sich die Zeit nahete, daß Gott wollte über Jerusalem und das jüdische Volk den endlichen Zorn gehen lassen, wie die Propheten, und der Herr Christus selbst <sup>z</sup> ihnen <sup>z</sup> gedräuet, und zuvor gesaget hatten, sind diese nachfolgende Zeichen vorhergegangen.

Es ist am Himmel ein Comet <sup>z</sup> gesehen,

---

<sup>z</sup> Christus selbst] Matth. XXIV.

<sup>z</sup> ihnen] den Jüden.

<sup>z</sup> ein Comet] Es giebt Leute, die nichts glauben, und also auch leugnen, daß die Cometen was Böses bedeuten, wie vornehmlich der gottlose Bayle in seinen Pensées diverses sur la Comète sich zu behaupten bemüht. Als kein ein frommer Christ läßet sich durch das böse Geschwätz dieser Leute nicht irren. Von den Meinungen

wie ein Schwerdt gestalt, welcher ein ganz Jahr <sup>4</sup>  
über der Stadt gestanden, und von jedermann <sup>5</sup>  
gesehen worden.

Item, eben in den Tagen der ungesäuerten Brodt, <sup>6</sup> am achten Tage des Monats Aprilis, <sup>7</sup> um neun Uhr in der Nacht, ist beym Altar im Tempel ein solch hellglänzend Licht erschienen, daß jedermann meinte, es wäre Tag.

Item, ein ehernes grosses starkes Thor am innern Tempel, da zwanzig Männer an heben mußten, <sup>8</sup> wenn man es wollte aufthun, wel-

der alten Weltweisen von den Cometen, v. Plutarchum de Placitis Philosophorum Lib. III. cap. 2.

<sup>4</sup> ein ganz Jahr] nicht, daß er immer stille gestanden, sondern er ist, ein ganz Jahr durch, alle Tage auf und untergegangen.

<sup>5</sup> von jedermann] nämlich von allen Leuten, die nicht blind waren.

<sup>6</sup> der ungesäuerten Brodt] nämlich zu der Zeit, da die Juden die Ostern hielten. Exod. XII. 8. 15. XXIII. 15. XXXIV. 8.

<sup>7</sup> des Monats Aprilis] das war der 14 Tag des Monats Nisan.

<sup>8</sup> zwanzig Männer an heben mußten] vermutlich, weil es sehr schwer war.

ches mit starken eisernen Riegeln verwahret war,  
hat sich um die sechste Nachtsunde,<sup>9</sup> selbst auf-  
gethan.

Item, auf den 21 Tag Junii hat man gese-  
hen in der Lust und Wolken, an vielen Orten des  
Himmels, Wagen schweben, und wie eine grosse  
Rüstung von Reutern und Knechten, in den Wol-  
ken zusammen ziehen, und sich schlagen in der  
Nacht.

Item, vor dem Pfingsttage, als die Priester  
inwendig im Tempel haben wollen bereiten, was  
zum Fest gehöret, haben sie ein groß Getümmel  
und Gepolter, und hernach eine Stimme gehört,  
welche gerufen hat: Lasset uns von hinnen weg-  
ziehen. Wiewol etliche sagen,<sup>10</sup> das sei gesche-  
hen zur Zeit, da der Vorhang im Tempel unter  
Christi Leiden zerrissen ist.

Item, es ist ein Mensch gewesen, Jesus, ge-

<sup>9</sup> um die sechste Nachtsunde] das ist um 12 Uhr, da  
es gemeinlich zu spuken pflegt.

<sup>10</sup> etliche sagen] Ich wollte wohl wetten, daß diese et-  
liche Unrecht haben. Denn wenn sich dieses zu der Zeit  
des Leidens Christi begeben hätte: so hätten es die Evan-  
gelisten wohl angemerkt.

nannt Anani, eines gemeinen Mannes Sohn, <sup>13</sup>  
 welcher, als er in Jerusalem kommen <sup>12</sup> auf  
 das Fest der Laubrüst, hat aus einem sons-  
 dern <sup>13</sup> heftigen Geist geschrien: O ein Ge-  
 schrey vom Morgen! <sup>14</sup> O ein Geschrey  
 vom Abend! O ein Geschrey von den vier  
 Winden! O ein Geschrey über ganz Jerusalem  
 und den Tempel, eine elende Klage über Braut  
 und Bräutigam, ein Geschrey über alles Volk!  
 Und das klägliche Schreien trieb er Tag und

---

<sup>13</sup> gemeinen Mannes Sohn] darum nicht gezeugnet,  
 daß er auch eine Mutter gehabt. Denn alle Menschen  
 werden von Weibern gebohren, wie der christliche Leser  
 ohne mein Erinnern schon wissen wird.

<sup>12</sup> kommen] Es ist zu vermuhten, daß er zu Fusse dahin  
 gegangen, weil er eines gemeinen Mannes Sohn gewe-  
 sen. Wiewohl einige Ausleger anderer Meinung sind.  
 Vid. Phlegeton l. c.

<sup>13</sup> sondern] dieses ist nicht die Coniunctio adversatis-  
 va: Sed; sondern das adjectivum, singularis, wel-  
 ches man um der Einfältigen willen anführen wollen.

<sup>14</sup> vom Morgen] Es wird hier nicht verstanden die Zeit  
 des Tages, so man Morgen nennt, gleichwie auch das  
 Wort Abend hier nicht die Zeit andeutet, da die Sonne  
 untergehet; sondern man muß darunter Osten und Wes-  
 ten verstehen.

Nacht an einander,<sup>15</sup> und lief wütend in der Stadt umher. Und wiewohl ihn etliche mit Geisseln und Ruhten straften, die diese Worte, als eine böse Deutung über die Stadt, nicht gerne höreten;<sup>16</sup> so hörete er doch nicht auf.<sup>17</sup>

Und als man diesen Menschen<sup>18</sup> hat bracht vor den Landpfleger, welchen die Römer da hatten,<sup>19</sup> der ihn auch mit Geißeln hart, bis aufs

15 Tag und Nacht an einander] Man kann hieraus schliessen, daß er nicht geschlafen; wiewohl einige dafür halten, daß dieses eine hyperbole.

16 nicht gerne höreten] nach Art aller Menschen. Denn es ist bekannt, daß niemand gerne etwas höret, das ihm unangenehm ist.

17 doch nicht auf] sondern schrie immer fort.

18 diesen Menschen] den Jesus, genannt Anani, eines gemeinen Mannes Sohn, der aus einem besondern heftigen Geiste so geschrieen.

19 die Römer da hatten] Denn die hatten in allen inneren Provinzen gewisse Stadthalter, welche nach dem Unterscheid der Provinzen Proconsules, Praetores, Propraetores, oder Praesides genannt wurden. Denn es ist zu wissen, daß die Provinzen nicht alle einer Art gewesen. Anfangs theilte man sie in Consulares et Prae-

Blut, stäupen und peitschen ließ, hat er doch mit seinem Wort Gnade gebeten, hat auch nicht einen Zähren oder Thränen gelassen, <sup>20</sup> sondern ohne  
Un:

torias. Vid. Siconius de antiquo jure provinciarum Lib. II. cap. 1. Nachdem eignete sich Augustus einige zu, und ließ dem Rath die andern. Dio Cassius Lib. LIII. p. 503. Strabo Lib. XVII. fin. Wodurch zwar der erste Unterscheid nicht aufgehoben ward; weil sowohl die Kaiserlichen als rähtlichen Provinzen in Consulares et Praetorias eingetheilet wurden. Salmasius ad Capitolinum in vita M. Antonini Cap. XXII. p. 375. edit. Hack. Jedoch wurden diejenigen Stadthalter, so der Kaiser in seine Provinzen setzte, eigentlich Praesides genennet. Gruterius Inscript. p 457. Inscript. 4. Spanhemius de U. et P. Numisin Dissert. XVII. p. 180. Egypten hatte was besondres: denn dahin ward kein Proconsul oder Praeses gesandt, sondern der Stadthalter daselbst heißt nur Praefectus Augustalis, und hatte keine fascēs. Arrianus de Expeditione Alexandri M. Lib. III. cap. 5. Tacitus Annal. XII. cap. 6. Hist. Lib. I. cap. 2. Dio Lib. LIII. p. 504. Und dieses einer alten Prophezeihung wegen. Trebellius Pollio in Aemiliano. Der Landpfleger in Syrien, wovon hier die Rede ist, trat ein Praeses.

<sup>20</sup> Zähren oder Thränen gelassen] das ist, er hat nicht geweinet.

Unterlaß <sup>21</sup> übersaut geschrieen: <sup>22</sup> Weh! weh dir! o du armes Jerusalem! Albinus, der Richter, <sup>23</sup> hat ihn als einen Thoren verachtet. Dieser Mensch aber ist sieben Jahre an einander nicht viel mit Leuten umgangen, <sup>24</sup> sondern allein gangen, wie ein Mensch, der etwas bei sich tief bestimmet, oder dichtet, <sup>25</sup> und immerdar diese Worte von sich hören lassen: Weh! weh dir! o du armes Jerusalem! und von solchem Rufen ist

<sup>21</sup> ohne Unterlaß] doch hat er zuweilen Alchem gehöret, und denn hat er nicht geschrieen, quia nemo potest simul sorbere et flare.

<sup>22</sup> übersaut geschrieen] Denn leise schreyen hatte er nicht gelernt, so wenig als ich und der geneigte Leser.

<sup>23</sup> Albinus der Richter] dieser Albinus war der Landspfleger oder Praeses Syriae. Josephus de Bello Jud. Lib. II. cap. 13. sagt nicht viel Gutes von ihm.

<sup>24</sup> nicht viel mit Leuten umgangen] Man kann daraus gar wahrscheinlich schließen, daß er melancholisch gewesen.

<sup>25</sup> oder dichtet] nicht, als wenn alle Dichter Thoren und wütende Leute wären: denn das wäre manchem zu nahe geredet; sondern dichten heißt hier nur so viel als denken.

er nicht müde worden.<sup>26</sup> Und als die Stadt<sup>27</sup> nun ist von den Römern belagert gewesen, ist er auf den Mauern umher gangen; und immer geschrien: Weh über den Tempel! Weh über das ganze Volk! Und zuletzt hat er auf eine Zeit diese ungewöhnliche Worte<sup>28</sup> dazu gesagt: Wehe auch

<sup>26</sup> nicht müde worden] Hierdurch wird meine Muhtmaßung bestärkt, daß er nicht geschlafen: denn hier steht ausdrücklich, daß er nicht inside geworden. Man schläft aber nicht, wenn man nicht müde ist.

<sup>27</sup> die Stadt] Jerusalem.

<sup>28</sup> ungewöhnliche Worte] Das ist kein Wunder. Denn damals war die deutsche Sprache noch nicht sonderlich bekannt zu Jerusalem. Daher war es freilich was ungewöhnliches, daß dieser Jesus Anant: Au wey mir! tief. Man kann indessen so viel heraus lernen, daß er der erste gewesen, der sich dieses Seufzers bedient, welches vor mir niemand angemerkt; so wenig, als daß hier der Text verdorben. Denn in den gedruckten Editionen der Historia von der Zerstörung Jerusalem steht, er habe: Weh auch mir! geschrieben. Da doch ein jeder leicht sehen kann, daß es: Au wey mir! heißen soll; denn so sagen die Juden. Vermuthlich ist diese Verderbung des Textes auf folgende Art entstanden. Es hat nämlich derjenige, so schuld daran, sich verschrieben, und anstatt: Au wey imir! Wey

mir! und in dem Worte ist er ohngefehr<sup>29</sup> von der Feinde Geschoss getroffen, und also todt blieben.<sup>30</sup> Diese und andere grosse Zeichen sind vors her gangen, ehe Jerusalem zerstöhret ist.

Nun wollen wir von der Zerstöhrung an ihr selbst auch kurz reden. Da nun die Jüden, wie Stephanus sagt,<sup>31</sup> als Mörder und Verräther,

an mir! gesetzet. Dieses hat ein anderer verbessern wollen, und: Wehe auch mir! daraus gemacht, zum deutlichen Beweise, daß es wahr sey, was der heilige Hieronymus epist. 28. ad Lucinium von den ungeschickten und dabei naseweisen Abschreibern sagt. Scribunt non quod inveniunt; sed quod intelligunt, et, dum alienos errores emendare nituntur, ostendunt suos. Diese Würtermäzung ist sehr wahrscheinlich, und wird noch dazu durch einen alten niedersächsischen Codicem bestärket, der mir neulich durch einen sonderbaren Zufall in die Hände gerathen ist.

<sup>29</sup> Ohngefehr] Da sage ich nein zu: Denn es geschicht nichts von ohngefehr; und sind das rohe Leute, welche sagen, ohngefehr werden wir gebohren, Sap. II. 2. Fromme Christen wissen, daß alles von Gott kommt.

<sup>30</sup> todt blieben] O der arme Schelm! Wäre er von der Mauer geblieben: so hätte er vermuhtlich noch lange leben können.

<sup>31</sup> Stephanus sagt] Act. VII. 52.

den gerechten und unschuldigen Christum getötet hatten, ist es mit dem ganzen jüdischen Reiche in allen Ständen immer ärger worden. Die Hohenpriester huben an, übeten Tyrannen wider die andern Priester; unter den andern Gewaltigen war allerley Hass und Neid; es schickte sich alles zur Unruhigkeit im Regiment, und ließ sich ansehen, daß eine grosse Aenderung und Zerrüttung <sup>32</sup> des Reichs vorhanden wäre. Auf solchen Zwiespalt und Hass der Gewaltigen unter sich erhuben sich Rotten, <sup>33</sup> und allerley parteyische Bertrennung.

**32 Aenderung und Zerrüttung]** Denn Friede erneht, Unfriede verzehrt, und Salustius sagt gar wohl: Concordia res parvae crescunt, discordia maximae saepe dilabuntur. Wie dann auch Christus selbst sagt, daß ein jeglich Reich, so es mit ihm selbst uneins wird, wüste wird, und nicht bestehen kann. Luc. XI. 17. 18.

**33 Rotten]** Der christliche niedersächsische Leser muß nicht meinen, daß Jerusalem mit Räken geplaget worden, und daß es den Jüden damals eben so gegangen, als dem Erzbischofe Hattoni zu Maynz. s. die Acerram Philologicam p. m. 201. sq. Mit nichts; sondern Rotten heissen hier die unterschiedenen Parteien, in welche sich die Juden theilten; wie man auch zur Noht, ohne mein Erinnern, aus dem nachfolgenden sehen kann.

gen, und aus dem trug sich zu allerley Unglücks, viel Raubs und Mords in der Stadt und außer der Stadt, und außer Jerusalem, und schicketen sich alle Sachen, daß beyde Regiment des Volks, geistlich und weltlich, zu trümmern gehen wollten.

Darüber begab sichs auch, daß der Kaiser Nero<sup>36</sup>

<sup>51</sup> Nero] der bekannte Tyrann. Er war ein Schwesternsohn des Kaisers Caligula, und folgte im Jahre 54 dem Claudio im Regiment. Die erste 5 Jahre regierte er töricht, und verbarg sein böses Naturell so, daß auch sein Lehrmeister Seneca seine Bücher de Clementia ihm zu Ehren geschrieben; aber nachgehends ward er grausam, und ließ nicht nur seinen Lehrmeister, den Seneca, sondern auch so gar seine eigene Mutter, die Agrippina, hinrichten. Er zündete auch einmal Rom an, um sich dabei die Verstöhrung von Troja lebhaft vorzustellen, hernach warf er die Schuld auf die Christen, und verfolgte sie jämmerlich; wie dann unter andern die beyden Apostel, Petrus und Paulus, unter seiner Regierung hingerichtet sind, und erzählen die Geschichtschreiber, daß das abgehauene Haupt Pauli noch dreymal Jesus gerufen habe. V. Suetonium in Nerone Tacit. Annal. Lib. XIII. XIV. XV. XVI. Er pflegte im Sprichworte zu sagen: τὸ τεχνίον πάτα γυῖα τρίψῃ. Artem quaevis terra alit. Wer etwas kann, kommt allenthalben fort. Suetonius l. c. cap. 40.

Cestium Florum <sup>35</sup> in das jüdische Land schickete; und als er den Jüden sehr hart war, mit vielen Dingen seinen Geiz, Stolz und Muthwillen übte, haben ihn die Jüden verjagt; und als er mit ihnen zu schlagen kam, hat er fünf tausend Mann der Seinen <sup>36</sup> verloren. Also wüteten die Jüden durch Gottes Verhängniß, <sup>37</sup> daß sie auch

<sup>35</sup> Florum] der war noch ärger, als Albinus, und machte es noch pumper. V. Joseph. de Bello Jud. Lib. II. cap. 13.

<sup>36</sup> der Seinen) von den Seinigen, sagt mein alter Cod. mSt. Es ist aber hier die Rede nicht von seinen Verwandten. Denn es ist nicht glaublich, daß die Florische Familie so stark gewesen; sondern seine Soldaten werden die Seinigen genannt, weil sie seine Soldaten, und er ihr General war.

<sup>37</sup> Gottes Verhängniß] nicht als wenn Gott sie zur Rebellion gereizet hätte. Nein; denn Gott ist nicht ein Versucher zum Bösen. Jacob. I. 13. Et concurreat zu dem Bösen nicht effectivè, sondern nur permissivè. V. Dieterici Institut. Catechet. p. m. 240. Causas vero, cur Deus homines peccare permittat, eleganter explicat Damascenus L. 2. orthod. fid. cap. 29. p. 149. Vid. etiam Quenstedius, Scherzer, Brochmannus, Hollazius etc. loco de Providentia, ni fallor.

wider die Römer sich setzten, und von ihnen <sup>38</sup> abfielen. Als aber Kaiser Nero das erfuhr, <sup>39</sup> schickte er Flavium Vespasianum mit seinem Sohne <sup>40</sup> Tito in Syriam.

Und es ist in der Zeit im ganzen Orient <sup>41</sup> wie auch Tranquillus <sup>42</sup> schreibt, eine gemeine

<sup>38</sup> von ihnen] den Römern.

<sup>39</sup> das erfuhr] nämlich, daß sie von den Römern abgefallen.

<sup>40</sup> seinem Sohne] des Vespasiani Sohn. Denn Nero hatte keine männliche Erben.

<sup>41</sup> Orient] Morgenland.

<sup>42</sup> Tranquillus] das ist der oft angeführte C. Suetonius Tranquillus. Wir haben von ihm, außer denen Leben der zwölf ersten Kaiser, noch 2 Bücher de illustribus Grammaticis et claris Rhetoribus. Inter recentiores editiones eminent Schildii, quae prodidit Lugd. Bat. 1667 in 8vo cum notis variorum. Ornator et copiosior editio Sam. Pitisci cum selectis annotationibus et elegantissimis Iconibus Traject. ad Rhenum 1690. II. volum. in 8vo. Laudabilior et editio J. G. Graevii cum integris Is. Casauboni et aliorum notis, ac locupletissimo Berneggeri indice Trajecti. 1672. in 4. quae editio repetita est Hag. Comitis 1691. auctior illa quidem et additis iconibus elegantior, sed minus emendata.

Sag' und Gerücht gewesen, daß eben um die Zeit  
etliche, so aus Juda kommen würden, sehr groß  
und ganz mächtig in aller Welt sollten werden.  
Und wie wol das an dem geistlichen Reich Christi  
also wahr ward, da der Name Christi durch die  
Predigt des Evangelii (welcher geböhren ist aus  
jüdischem Stamme) in aller Welt groß ward, so  
habens doch etliche von den zweien Vespasianis  
verstanden. Die Jüden aber zogen das Prognos-  
sicon auf sich; und nachdem ihnen etliche Schlach-  
ten wider ihre Feinde gerichtet, wurden sie stolz,<sup>43</sup>  
machten drey Hauptleute,<sup>44</sup> und griffen mit Ge-

In usum Delphini publicavit Augustinus Babelo-  
nius Paris 1684. in 4. Vid. Olai Borrichii  
Conspect. Script. Linguae latinae p. m. 73. 74.

43 stolz] wie es allezeit zu gehen pflegt. Wie wohl hätten  
die Leute gethan, wenn sie bedacht hätten, was die christ-  
liche Kirche im güldenen A B C singet:

„Erheb' dich nicht in deinem Glück,

„Es hat noch wunderbare Glück.

oder, was der alte Comicus Graecus sagt:

„Οτ' ἐντυχεῖς μάλιστα, μηδέγα φρόνεις;

„Ἀλαζονεῖς δὲ τις ἐκφένυει δίκην.

44 Hauptleute] das war ein grosser Schade! Denn da  
die Philister sahen, daß ihr Stärkester tott war, ließen  
sie den Muht fallen. 1 Sam. XVII. 51.

walt die Stadt Asklalon an, da sind sie in zweyen Schlachten darnieder gelegt, haben (ohne daß die Hauptleute umkommen) in die zwanzig tausend Mann verloren.

Also, nachdem zog Vespasianus aus Befehl des Kaisers <sup>45</sup> in Galiläam, <sup>46</sup> welches ein volksreich Land war, verwüstet und verheeret alles durchaus, und ward des Mordens, Raubens und Brennens kein Ende; <sup>47</sup> da wurden viel tausend Jüden erschlagen, auf einmal <sup>48</sup> in die funfzig tausend wehrhaftige Männer, <sup>49</sup> ohne Weiber,

45 Des Kaisers] Neronis.

46 Galiläa] so hieß das Theil des jüdischen Landes, so gegen Mitternacht an dem Berge Libanon und See Genezareth liegt.

47 Kein Ende] Nicht, daß er ewig gewähret. Denn es hat schan lange ein Ende gehabt; sondern Vespasianus mordete, raubte und brannte so lange, als etwas zu morden, rauben und brennen war. Dass es so zu verstehen, wird niemand leugnen, der nur einmal gehört hat: *quod talia sunt praedicata, qualia permittuntur esse a suis subjectis.*

48 Auf einmal] nicht auf einen Hieb, das ginge schwertlich an; sondern einer nach dem andern.

49 Wehrhafte Männer] Leute die zum Kriege

Kinder, gemein Pöbel und Landvölk. Das Kriegsvolk hat da weder alt noch jung verschont, nicht der Schwangern, nicht der Kinder in der Wiegen.<sup>50</sup> Sechs tausend junger Männer hat Besspassianus auf einmal als eigene Leute<sup>51</sup> geschickt am Isthmo,<sup>52</sup> zu graben Achaja. Dreyzig taus-

tüchtig. Denn daß es Leute gewesen, die nach deutschem Gebrauche wehrhaft gemacht, glaube ich nicht.

<sup>50</sup> Kinder in der Wiegen] O der Grausamkeit! Allein, so gehts im Kriege: da wird veracht und nicht betracht, was recht und läblich wäre.

<sup>51</sup> Eigene Leute] eigene Lüde. Cod. IMSt. cit. Nicht, daß sie von sonderlichem Eigensinn gewesen, sondern sie wurden als Leibeigene verkauft; wie ex consequentibus erhelllet.

<sup>52</sup> Isthmus] ist ein schmäler Strich Landes zwischen zweien Meeren. Vid. Amos Comenius in orbe sensualium picto p. m. 17. Hier wird von demjenigen geredet, durch welchen Morea, vor diesem Peloponnesus genannt, an dem übrigen Griechenland hänget. Es haben sich viele unternommen, diesen Isthmum zu durchgraben; allein es hat noch keinem gelingen wollen. Vermuthlich, weil Gott nicht haben will, daß man die von ihm dem Meere gesetzte Gränzen ändere. Diese Anmerkung ist nicht meine; sondern der christliche Leser hat sie dem selligen Herrn Johann Hübner zu danken. Vid. dessen geo-

fend jüdische Kriegsleute sind zu der Zeit auf einsmal für Leibeigene verkauft. Fünf tausend haben sich aus Verzweiflung selbst von hohen Felsen herab gestürzt.<sup>53</sup>

Der Zeit war ein trefflicher Mann, fast gesleht,<sup>54</sup> weise und verständig, priestliches Amt unter den Jüden, und ihrer Obersten einer im Kriege,<sup>55</sup> mit Namen Josephus, und als der im ersten Schrecken mit etlichen wenigen in eine Höhle geflohen war, bey der Stadt Galiläa, Iosapata genannt, ward er ergriffen,<sup>56</sup> und zu Besspassano geführet; und als er nun demselbigen pros-

graphische Fragen p. m. 91. welches ich aus Bescheidenheit nicht verschweigen wollen.

53 Herab gestürzet] Einige wollen behaupten, daß wenige, und vielleicht gar keine, mit dem Leben davon gekommen; aber ich halte für sicherer, daß man in einer Sache von so grosser Ungewißheit das έπέκειn ergreife.

54 Fast gelehrt] sehr gelehrt. Nicht vix, sondern valde.

55 Obersten einer im Kriege] Er war über Galiläa gesetzt, wie er selbst erzählt Lib. II. de Bello Jud. Cap. 25.

56 Ergriffen] Wie es zugegangen, v. b y m Joseph. l. c. Lib. III. Cap. 14.

phezenet, er würde noch Kaiser werden, <sup>57</sup> hat er ihn gnädiglich erhalten. Und derselbe Josephus hat geschrieben, was wir von dieser Historia meisthenheils wissen.

Als dies in Galiläa geschah, ist ein Hauf gesammeltes, freches, räuberisches Volk <sup>58</sup> gen Jerusalem kommen, das hat einer der großen Herren, Johannes, zu wege gebracht, daß er durch diese Rotte das Regiment ganz zu sich brachte. Da ist abermal <sup>59</sup> viel heimliches Mords, viel Räuberien, viel Plündern zu Jerusalem gewest, und hat sich allenthalben zum großen Unglück geschickt, und ist die arme Stadt <sup>60</sup> allenthalben wol geplaget gewesen. Es sind die Zeit etliche Hohepriester erschlagen, und oft <sup>61</sup> Blut vergossen, auch im Tempel. Josephus schreibt, daß zwölf tausend von den besten edelsten Jüden in diesem

<sup>57</sup> Noch Kaiser werden] Josephus I. c. Und es ist auch eingetroffen.

<sup>58</sup> Räuberisches Volk] V. Joseph de Bello Jud. Lib. IV. Cap. 5.

<sup>59</sup> Abermal] Denn es war schon vorher geschehen.

<sup>60</sup> Arme Stadt] nämlich die Einwohner; continens pro recontenta.

<sup>61</sup> Oft] vaken. Cod. MSt. cit.

Kämen umkommen sind, und ihre Güter und Häuser hat man dem Pöbel und Knechten geben zu plündern. Einige meinen, dieses haben die Römer durch Practiken zugerichtet.

So war nun dazumal schön, ehe das rechte Wetter <sup>62</sup> sie überfiel, Jerusalem mit dreierley Unglück <sup>63</sup> geplaget, nämlich mit dem Kriege der Römer, mit Aufruhr und allerley Meuteren in der Stadt, und mit den Tyrannen, <sup>64</sup> welche sich durch parteyische Practiken, einer nach dem andern aufwarfen, und um der Herrschaft <sup>65</sup> willen viel Bluts vergossen.

Als nun zu der Zeit die Gadarener <sup>66</sup> sich widerseßig machen den Römern, mußte sich Bes-

<sup>62</sup> **Wetter**] Unglück, Noht, Jammer.

<sup>63</sup> **Dreierley Unglück**] Nach dem Sprichwort: Nulla calamitas sola. Ein Unglück ist selten alleine.

<sup>64</sup> **Tyrannen**] Das Wort Tyrannus hat vorzeiten eine gute Bedeutung gehabt; nachgehends aber ist es in einem bösen Verstande genommen worden.

<sup>65</sup> **Um der Herrschaft**] Nam si violandum est jus, regnandi gratia violandum est, aliis rebus pietatem colas. Euripides.

<sup>66</sup> **Gadarener**] V. Marc. V. 1. Luc. VIII. 27. Sie hießen auch Gergesener, Matth. VIII. 29. Und waren

pastianus aus dem Winterlager eilends erheben, und nahm Gadara, die Stadt, <sup>67</sup> ein, und durch seinen Hauptmann, Placidum, erschlug er an die dreysig tausend Bürger in die Flucht, zwey tausend nahm er gefangen, <sup>68</sup> der andere <sup>69</sup> Pöbel und flüchtige Haufe stürzet sich in den Jordan, <sup>70</sup> und ihre todten Körper sind im Jordan geslossen, bis in den Asphaltiten, <sup>71</sup> welches man das tote Meer nennet, und da sind jenseit des Jordans, bis gen Macheron, allenthalben alle Jüden von den Römern übersassen, in' groß Schrecken kommen. Als

wohl böse Leute, weil sie Christum nicht bei sich leiden wollten. O Blindheit!

<sup>67</sup> Gadara, die Stadt] die Stadt Gadara.

<sup>68</sup> Nahm er gefangen] durch seine Leute. Nam quod quis per alium facit, ipse fecisse putandus. Vid. Compendium Metaphysicses, quod primum tibi inciderit in manus.

<sup>69</sup> Andere] Nicht secunda, sondern reliqua plebs.

<sup>70</sup> Stürzet sich in den Jordan] Ich glaube, wo sie nicht schwimmen können, sind sie alle ersoffen.

<sup>71</sup> Asphaltiten] Von diesem See hat Josephus ein eigen Capitel, welches das ist in seinem 5ten Buche de Bello Judaico, und woraus ein geneigter Leser viele schöne Sachen lernen kann.

nun zu Ausgang des Winters<sup>72</sup> der Lenz<sup>73</sup> angegangen, da Vespasianus gehörtet, daß Nero tott wäre,<sup>74</sup> lag er<sup>75</sup> zu Cesarea, und machte sich eilend auf,<sup>76</sup> und hat alle Städte der Jüden und Idumeer eingenommen, ohne etliche Schlösser, welche etliche fremde Krieger inne hatten, und allenthalben hat er die Städte besetzt mit römischem Kriegsvoll, daß er Jerusalem (welches allein überblieben war) desto leichter stürmen und einnehmen könnte. Und dasmal ist Vespasianus<sup>77</sup>

72 Zu Ausgang des Winters] Da kann man sehn, daß vor Alters die Jahreszeiten in eben der Ordnung auf einander gefolget, als jetzt.

73 Lenz] Frühling. Fröhjahr. Cod. MSt. cit.

74 Nero tott war] Er erstach sich selbst. Suetonius in Nerone, Cap. 49.

75 Lag er] Nicht, daß er eben gestreckt gelegen, sondern er hielt sich daselbst auf. He was to Cesarea. Cod. MSt. cit.

76 Eilend auf] Quia periculum in mora.

77 Vespasianus]. Er war ein guter Regent; aber etwas geltig, indem er so gar auf die Secrete s. v. einen Tribut legte, und dabei zu sagen pflegte: Lucri bonus odor ex re qualibet. Wie er merkte, daß er sterben sollte, stand er auf, und sprach: Imperatorem decet stantem mori. Suetonius in Vespar. c. 16. 24.

von seinem Kriegsvölle zum Kaiser aufgeworfen. Darnach zog er in Egypten, von dannen wollte er in Italien, und befahl Tito <sup>78</sup> das Kriegsregiment wider die Jüden. Titus aber, als er Kundschaft halben an Oertern nahe ben Jerusalem geritten war, entkam schwerlich, <sup>79</sup> daß er von den Jüden nicht gesangen ward. Darnach schlug er sein Lager auf ben Scopos, eine viertel Meile von der Stadt, <sup>80</sup> und theilet das Kriegsvolk, die Stadt mehr denn an einem Ort zu beslagern. Mittler Zeit war ein groß mächtig Volk aus allen Städten, von allen Orten, aufs Ostersfest des Gottesdienstes halben, zu Jerusalem zusammen kommen. So waren auch (wie oben angezeigt) zuvor in der Stadt viel gesammlete Haabe, und verwegen los Volk, welches aus Galilda

ver-

<sup>78</sup> Tito] das war sein Sohn.

<sup>79</sup> Entkam schwerlich] Mit nauer Noht. Cod. MSt. cit. Man merke deßlaufig, daß es ein Fehler an einem General, wenn er sich zu sehr wagt.

<sup>80</sup> Eine viertel Meile von der Stadt]. Denn er war gewißiger. Piscator ictus sapit: und erinnerte sich des Sprichworts: Procul à Jove procul a fulmine.

vertrieben war, und waren drey Part<sup>81</sup> in der Stadt, welche die Einigkeit und das Regiment je länger je mehr, (wie es denn geht) zerrissen. Ein Part hatte den Tempel inne, unter denen war Oberster Eleazarus, ein Sohn Simonis, bey dem hielten die Seloten,<sup>82</sup> ein bös heuchlisch Volk,<sup>83</sup> das den Bürgern sehr feind war. Den untern Theil der Stadt hatte Iohannis inne, welcher ein Anfang allerley Unglücks war. Den obern Theil hatte der Simon inne mit 20000 Idumeern, welche erfordert waren, die Stadt vor der Seloten Muhtwillen und gewaltsamen Vornehmien zu schützen, da man derselbigen Gäste gerne wäre.

81 Part] Theil.

82 Seloten] Eiserer, à Graeco Ζῆλος, unde Ζηλωτης, aemulator, aemulus, sectator, Ζῆλος, ajunt Stoici, λύπη ἐπὶ τῷ ἄλλῳ παρεῖναι, ὡς αὐτὸς ἐπιθυμεῖ, καὶ εἰς ἔχει.

83 Bös heuchlisch Volk] Nicht, daß alle Seloten und Eiserer ein böses heuchlisch Volk; sondern es ist nur von diesen Seloten zu verstehen, von welchen hier die Rede ist: Quod probe notandum contra Indifferentistas et Fanaticos, speciatim Christianum Thomasium, Arnoldum et Dippelium.

wieder los gewesen, hat man ihrer nicht können los werden. <sup>84</sup>

Titus, als er nun merket, daß die Stadt Jerusalem mit so unzähllichem Volke überladen und vermenget wäre, rüstet und stärket er sich in grosser Eil, die Stadt zu belagern, und eine Wagnburg um sie zu schlagen, (wie Christus ihnen gesaget,) dieweil das Volk bey einander wäre, daß sie der Hunger <sup>85</sup> desto härter drängete und ängstete. Da das die Jüden sahen, versuchten sie ihre höchste Macht, <sup>86</sup> das zu hindern, zu wehren und vorzukommen; aber es war aus, <sup>87</sup> da war kein Glück mehr, unser Herr Gott wollte das Garaus mit ihnen spielen, darum ging ihnen kein Anschlag noch Raht fort, da war eitel Uneinigkeit. Und ist die Zeit in der Stadt ein Aufruhr

84 Nicht können los werden] Es wäre also besser gewesen, man hätte diese Gäste nicht geladen, quia Turpius ejicitur quam non admittitur hospes.

85 Der Hunger] Nam gracie tormentum fames. Hunger ist ein schartes Schwert.

86 Ihre höchste Macht] Denn auch ein Wurm krümmt sich vor dem Tode.

87 Es war aus] et was ut. Cod. MSt. cit.

worden, daß eine grosse Menge Volks erschlagen ward bey dem Tempel.

Die Stadt Jerusalem war sehr fest an dem Orte, da man zur Stadt kommen konnte, hatte drey Mauern, darum legte sich das römische Kriegsvolk mit ganzer Macht hinan, die Stadt zu stürmen, und nach grosser Arbeit ist die zweyfältige Mauer erobert und eingenommen. Dieselbige Zeit ist eine unzählige Menge Volks Hungers gestorben, wie Josephus schreibt. Um ein klein Bißlein Brods haben sich oft die besten Freunde gehauen und gestochen, die Kinder haben den Eltern, Vater und Mutter, oft die Speise aus dem Munde gerissen,<sup>88</sup> da hat weder Bruder noch Schwester sich eines des andern erbarmet.<sup>89</sup> Ein Scheffel<sup>90</sup> Korn hat viel Gulden gegolten: Et-

<sup>88</sup> Aus dem Munde gerissen] ut dem Mute reten.  
Cod. MS. cit. Man sagt dahero auch noch, wenn man sich ihrer zwey um ein Stücke Brodt reissen sieht: da geht es her, wie bey der Zerstörung Jerusalem.

<sup>89</sup> Sich eines des andern erbarmet] Denn ein jeder ist sich selbst der nächste. Proximus sum egomet mihi.

<sup>90</sup> Scheffel] Schepel. Cod. MS. cit.

liche haben Ruhm<sup>91</sup> für grossem Hunger, etliche die Niemen von den Gatteln, das Leder von den Schilden abgenaget und gessen, etliche haben noch Heu im Munde gehabt, und sind also todt gefunden, etliche haben in den heimlichen Gemachen gesuchet, mit Unflat<sup>92</sup> und Mist von dem Hunger sich zu erretten, und ist eine solche grosse mächtige Menge Hungers gestorben, daß Ananias, Eleazari Sohn, welcher in der Zeit der Belagerung zu Lito geflohen, angezeigt, daß hundert tausend und funfzehn tausend todt Körper in der Stadt gefunden, und begraben sind. Egesippus schreibt, daß allein zu einer Pforten so viel tausend Leichen binausgetragen sind, und daß in die sechshundert tausend Menschen solcher Zeit der Belagerung todt geblieben sind.

Die Jüden hatten noch inne die Burg Antoniam, welches eine starke Festung war; so hatten sie auch den Tempel inne, von welchem eine Brücke in die Stadt ging. Diese Festung zu er-

91 Ruhm<sup>ist</sup>] Rohdres. Cod. MSt.

92 Unflat] Schiet. Cod. MSt.

übern, kostet vielmehr Arbeit, <sup>93</sup> denn alle andere Dörter. Titus aber, wiewol er gewiß war, daß der Hunger endlich die Jüden in der Stadt tilgen und heilen würde, ließ ihm doch die Weile lang seyn, und hielt an, vermahnet das Kriegsvolk, die Festung mit Gewalt zu stürmen. Wiewol nun grosse Gefahr daben war; so geriebt es doch den Römern alles, und war kein Sieg noch Glück mehr bey den Jüden. Als nun die Römer das Schloß inne hatten, gab der Trompeter mit der Posaunen <sup>94</sup> ein Zeichen, und wurden die Jüden, welche das Schloß inne hatten, alle erschlagen, <sup>95</sup> etliche von den Mauren geworfen, etliche haben sich selbst zu Tode gefallen, etliche sind bey der Nacht eilends in die Stadt entkommen. Folgends hat das Kriegsvolk sich derer, so den Tempel inne

93 **Vielmehr Arbeit]** Denn es war eine starke Festung.

94 **Trompeter mit der Posaunen]** Entweder dieser Trompeter hat mehr als ein Instrument verstanden, oder es ist auch eine Trompete, und keine Posaune, gewesen, damit er ein Zeichen gegeben.

95 **Alle erschlagen]** fast alle; denn einige sind bei Nacht in die Stadt entkommen.

hatten, ernstlich angenommen. Man saget, Titus sei Willens gewesen, des Tempels zu verschonen; aber es war aus. Gott schickets, daß da kein Verschonen<sup>96</sup> war. Denn als man lang und heftig gestritten und gearbeitet hatte, und die Jüden weder mit Dräuen noch Vermahnungen<sup>97</sup> zu bewegen gewest, die festen Dörter zu übergeben; merket das Kriegsvolk, daß ihnen des Orts nicht anders, dann mit Hunger, (welches denn lange würde) oder mit Feuer wäre abzubrechen. Und also haben etliche der Kriegsknechte Feuer in den Tempel geworfen, das ist angangen, und also auf die Stunde das herrliche, treffliche, kostliche Gebäude, welches die Zeit hoch und weit berühmet war, verbrandt und zu Aschen worden. Die Jüden, so den obern Ort der Stadt inne hatten, sind zum Theil in die Stadt gestohlen; aber viele mehr sind durchs Feuer und Schwerdt umkommen. Die Priester haben ihr Leben zu fristen ganz kläglich gebeten und geflehet; aber da ist Gnade bei Gott

96. Kein Verschonen] Denn Christus hatte gesagt: Es sollte kein Stein auf dem andern bleiben. Matth. XXIV. 2.

97. Weder mit Dräuen noch Vermahnungen] O der Hartnäckigkeit!

und Leuten ausgewesen. Titus, wie Egesippus schreibt, hat geantwortet: So ihr Tempel und Gottesdienst dahin sey, dürfste man der Priester nicht mehr.<sup>98</sup>

Die Verwüstung des Tempels ist geschehen auf den 10 Tag des Monats Augusti, gleich auf den Tag, da der erste Tempel vom Könige zu Babylonien verbrandt ist. Und ist der Tag sonderlich der Unglückstag dem Tempel gewesen. Und von dem ersten Tempel an und seiner Erbauung, welchen Salomo erbauet, bis auf das andre Jahr Vespasiani, da der Tempel zu Grund verwüstet ist, sind 1101 Jahr. Von der Zeit aber, da man den andern Tempel wieder abgefangen hat zu bauen, welches ist geschehen im andern Jahre des Königs Chri, sind 569 Jahre.

Da nun die Jüden so gefängstet wurden, wie wol keine Hoffnung war der Rettung, sturben viel

<sup>98)</sup> Dürfste man der Priester nicht mehr] Da kann man sehen, was die Fanatici vor gefährliche Absichten haben, wenn sie die Kirchen und den äusserlichen Gottesdienst verwerfen; denn die Folge ist richtig: Wenn man keine Kirchen und öffentlichen Gottesdienst hat, so braucht man den Priester nicht mehr.

tausend Hungers; doch blieben die übrigen auf  
ihrem Vornehmen. Josephus schreibt, daß auf  
die Tage, als der Tempel verbrandt und verwü-  
stet, ein schrecklich greulicher Fall sich begeben,  
welchen man bei den Nachkommen kaum glauben  
wird: Es war eine ehrliche Frau, reich und groß-  
ses Geschlechts, jenseit des Jordans aus Furcht  
mit den andern gen Jerusalem geflohen. Als nun  
die Stadt so hart bedrängt und geänstet war mit  
Hunger, hat sie ihr junges Kindlein in der Wies-  
gen (mit was Jammer und Schmerzen ist wol zu  
denken!) geschlachtet, und hat das halbe Theil  
gebraten und gessen, die andere Hälfte, als die  
Kriegsknechte umher gelaufen und Speise gesucht,  
hat sie ihnen vorgesetzt; die Kriegsknechte aber  
haben sich vor dem greulichen Anblick entsezt,  
und doch sich des elenden Weibes erbarmet, und  
die Sache den grossen Herren zu Jerusalem offen-  
baret. Dieser schreckliche Fall hat sie bewegt, daß  
sie von dem Tage an gedacht haben, sich zu erge-  
ben, sind mit Tito zur Unterredung und Hand-  
lung kommen. Aber dieweil Friede zu machen sie  
zu lang geharret hatten, und sie um Fried und  
Friedheit baten, da sie schon ausgehungert, und  
aufs höchste bedrängt waren, ward nichts draus:

und ist wenig Tage die Stadt noch kümmerlich aufgehalten. Mittler Zeit ist unzähliges grosses Volk, aus grosser Angst und höchster Noht, uns trägliches Hungers, ans der Stadt ins Lager, den Feinden in die Hände gelaufen. Da hat man sie sehr wolseil verkauft. Indem haben ohngefähr die Kriegsknechte geschen, daß ein Jude aus seinem eigenen Mist hat Gulden, welche er eingeschluckt, gelesen. Da ist bald ein Gerücht <sup>99</sup> durch das ganze Lager gangen unterm Kriegsvolk, die Jüden, so heraus ins Lager gestoßen, hätten Gold eingeschluckt, (denn es waren etliche, welche durch fleissig Besuchen sonst nichts denn Gold konnten wegbringen, oder für den Kriegern behalten.) Dies Gerücht gab nun Ursach, daß von den Kriegsknechten, welche dachten, sie würden bey allen Jüden Gold finden, über zwey tausend Jüden wurden in einer Nacht <sup>100</sup> aufgeschnitten, und ihr

99 Bald ein Gerücht] Denn:

„Fama malum, quo non aliud velocius ullum:

„Mobilitate viget, viresque adquirit eundo.

Virgil. Aeneid. Lib. IV.

100 In der Nacht umkommen] Was thut der leidige Geiz nicht!

wären vielmehr umkommen, wenn Titus nicht hätte lassen ausrufen und gebieten, daß man die Gefangene nicht tödten sollte. <sup>101</sup>

Endlich ist die Stadt Jerusalem erobert, und ist weder Jung noch Alt verschont; doch ist ein Gebot ausgerufen, daß man aller elenden Leute, so zu keiner Wehr oder Widerstand vermöglich wären, schonen sollte. Also ist ganz Jerusalem durchaus vom Feinde schrecklich geplündert, angestechet und verbrandt, das mehrere Theile zerrüttet und verwüstet, und nur wenig Gebäude stehen blieben, daß man etlich römisches Kriegsvolk hat können drinnen zur Besatzung lassen. So sind auch etliche einzelne wüste steinerne Gebäude und wüste Thürme blieben; allein bloß und öde, zur Angst

„ . . . quid non mortalia pectora cogis  
„ Auri sacra fames. . . .

Virgil. Aeneid. Lib. III.

101 nicht tödten sollte] Denn er war gar ein gnädiger Prinz; daher er auch, wenn ein Tag verstrichen, an welchem er niemand Gutes gethan, zu sagen pflegte: Amici, diem perdidisti; welche Aufführung ihm dann den Titel: Deliciae generis humani, zu wege gebracht. O daß doch alle Fürsten diesem Kaiser gleichten!

gung, daß da eine Stadt etwa wäre gewest. Und ist also Jerusalem verwüstet und zu Grunde verderbet, den achten Tag Septembris im fünften Monate darnach, als sie erst belagert ward. Von dem grossen Haufen unzähliger Menge der Gefangenen hat Titus siebenzehn tausend, alle junge starke Manns Personen, gen Alexandriam geschickt, daselbst wie leibeigene Knechte Stein zu tragen und zu arbeiten. Viel Jüden hat man wie das Vieh gar wohlseil verkauft, zwey tausend hat man hin und wieder ausgetheilt in Ländern durchs ganze römische Reich, daß man sie zum Gepränge, wenn man Spectacul gehalten, die wilden Thiere hat zerreißen lassen. Die Menge aller Gefangenen, so am Leben sind an der Zahl gewesen sieben und neunzig tausend, so doch erst wohl zehnmal hundert tausend, als die Belagerung angefangen, in der Stadt gewesen, welches mehrtheils Fremde gewesen und nicht Bürger, wiewol alle vom jüdischen Stämme und Geblüt.

Als nun Titus Jerusalem mit Gewalt eingenommen, verbrandt, zerrüttet und verheeret hatte, besetzte er den Ort des Landes mit etlichen Kriegsknechten, um der umliegenden Länder willen, und er verrücket bis an den Fluß Euphrates, denn so

weit ging dazumal das römische Reich. Als aber die gewaltige, berühmte, heilige Stadt Jerusalem verloßt ist, hat man gezehlet von Anbeginn der Welt 4034, von Anfang der Stadt Rom 823 Jahr, nach dem Leiden Christi im vierzigsten Jahr. Also hat Jerusalem, die allerberühmteste Stadt im ganzen Morgenlande, ein elend und jämmerlich Ende genommen.

---

## Das erste Register der angeführten Schriftstellen.

|                  |                   |
|------------------|-------------------|
| Matth. VIII, 29. | Jac. I, 13.       |
| — — XXIV.        | Exod. XII, 8. 15. |
| — — XXIV, 12.    | — — XXIII, 15.    |
| Marc. V, 1.      | — — XXXIV, 12.    |
| Luc. VIII, 27.   | Sap. II, 2.       |
| — — XI, 17. 18.  |                   |

## Das zweyte Register der angeführten Autorum.

|                     |              |
|---------------------|--------------|
| Acerra Philologica. | Damascenus.  |
| Arrianus            | Dio Cassius. |
| Bayle Pierre)       | Dietericus.  |
| Berrichius (Olaus)  | Euripides.   |
| Brochmannus.        | Gruterius.   |
| Cod. MStus.         | Hieronymus.  |
| Comenius (Amos)     | Hollazius.   |
| Comicus Graecus.    | Horatius.    |

|              |                    |
|--------------|--------------------|
| Hubnerus.    | Scherzerus.        |
| Josephus.    | Sigoniuss.         |
| Ovidius.     | Spanhemius.        |
| Phlegeton.   | Strabo.            |
| Plutarchus.  | Suetonius.         |
| Quenstedius. | Tacitus            |
| Salustius.   | Trebellius Pollio. |
| Salmasius.   | Virgilius.         |

### Das dritte Register der vornehmsten Materien.

#### A.

|                                                                  |     |                                                                               |     |
|------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------|-----|
| A B E (das guldene) haben<br>die Juden nicht fleißig<br>gesungen | 136 | Autor, mag sich nicht selbst<br>loben                                         | 107 |
| A l b i n u s Landpfleger in<br>Syrien                           | 129 | ist bescheiden                                                                | 108 |
| Josephus sagt nicht viel<br>Gutes von ihm                        | 129 | schreibt seine Anmerkun-<br>gen nach dem Geschmack-<br>ke des Herrn Magisters |     |
| Arnold (Gottfried) ein<br>Indifferentist und Fa-<br>naticus      | 145 | Sievers                                                                       | 108 |
| A s p h a l t i t e s , (der See)                                |     | suchet dem Herrn Magister<br>Sievers nachzuahmen                              | 108 |
| Josephus schreibt schöne<br>Sachen davon                         | 142 | mag den Herrn Magister<br>Sievers nicht loben                                 | 109 |
|                                                                  |     | Ursachen, warum er dieses<br>nicht thun möge                                  | 109 |
|                                                                  |     | klaget über die naseweisen<br>Splitterrichter                                 | 109 |

|                                                                                |                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| erläutert ein lehrreiches<br>Buch mit noch lehrreic-<br>hern Anmerkungen 11x   | hat mit einem ehrlichen<br>Manne geredt 116                                                           |
| kehret sich nicht daran,<br>was man von ihm und<br>seiner Arbeit urtheilet 110 | ergreift das <i>πέντε</i> 117                                                                         |
| schreibt nicht ums Brod 110                                                    | wird dem Herrn Magister<br>Sievers desto ähnlicher,<br>je ärger die Spötter mit<br>ihm umspringen 115 |
| nicht um Ehre zu erjas-<br>gen 110                                             | bekommt durch einen son-<br>derlichen Zufall einen<br>Cod. MSt. 131                                   |
| will seinem Nächsten dies-<br>nen 110                                          | macht eine Anmerkung, die<br>ganz neu ist, und an<br>welche vor ihm niemand<br>gedacht 130            |
| will mit seinem Pfunde<br>wuchern 110                                          | eisert für die Ehre des<br>Herrn Magister Sievers 120 121                                             |
| wie er auf den Gedanken<br>kommen, seine Anmer-<br>kungen zu schreiben 111     | vergiss fast von seinem Le-<br>ser Abschied zu nehmen 122                                             |
| wer ihn dazu angefrischtet 11x                                                 | <b>Au wey mir, ein jüdischer<br/>Geusier</b> 130 131                                                  |
| ist höflich und voll christli-<br>cher Liebe 111                               | war zu den Zeiten der Zer-<br>störung Jerusalem noch<br>ein ungewöhnliches Wort<br>bey den Juden 130  |
| <b>Autor</b> , dessen Absicht ist laus-<br>ter und untadelich 111              | wer zuerst so geschrien 130                                                                           |
| wer seiner spottet, versün-<br>diget sich 112                                  | <b>Aus, was es auf Nieders-<br/>sächsisch heisse</b> 146                                              |
| redet seinen Lesern beweg-<br>lich zu 112                                      |                                                                                                       |
| stellt seiner Schrift die<br>Nativität 113                                     |                                                                                                       |
| ist gelassen 114                                                               |                                                                                                       |

## B.

|                             |  |                        |
|-----------------------------|--|------------------------|
| Bayle (Peter) glaubt nicht, |  | ses sur la Comète ges- |
| dass die Cometen was        |  | schrieben — 123        |
| Böses bedeuten 123          |  | ist gottlos 123        |
| Bayle hat penseés diver-    |  |                        |

## C.

|                          |  |                           |
|--------------------------|--|---------------------------|
| Cometen, ob sie was Bö-  |  | wird von jedermann geser- |
| fest bedeuten 123        |  | hen, der nicht blind-     |
| was die Alten davon ges- |  | war 123                   |
| glaubt 123               |  |                           |

## D.

|                          |  |                           |
|--------------------------|--|---------------------------|
| Deutsche Sprache, ist    |  | Thoren und wütende        |
| zur Zeit der Zerstörung  |  | Leute 129                 |
| Jerusalem daselbst noch  |  | Dichter heißt oft so viel |
| nicht sonderlich bekannt |  | als denken 129            |
| gewesen 130              |  | Dippel (Joh. Conr.) ein   |
| Dichter, sind nicht alle |  | Indifferentie und Fa-     |
|                          |  | naticus 123               |

## E.

|                      |  |                            |
|----------------------|--|----------------------------|
| Eiferer, s. Beloten. |  | Etliche, haben unrecht 123 |
|----------------------|--|----------------------------|

## F.

|                           |  |                          |
|---------------------------|--|--------------------------|
| Fanatici, haben böse Abs- |  | machte es noch plumper   |
| sichten 151               |  | 131                      |
| Florus (der Landpfleger)  |  | dessen Familie ist nicht |
| noch ärger als Albinus    |  | 5000 Mann stark gewes-   |
| 134                       |  | sen 134                  |

## G.

## G.

|                                                                |     |                                                               |     |
|----------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------|-----|
| Gadarener, wie sie sonst<br>genannt werden                     | 141 | hat Herr Magister Sievers<br>niedrucken lassen                | 111 |
| wollen Christum nicht leis-<br>den                             | 142 | man beklagt, daß er sie<br>nicht mit Anmerkungen<br>erläutert | 112 |
| Galiläa, wo es gelegen                                         | 137 | der Text derselben ist an<br>einem Ort verdorben              | 130 |
| General, muß sich nicht<br>zu sehr wagen                       | 143 | wie es damit zugegangen                                       | 130 |
| Geschichte, von der Zer-<br>störung Jerusalem ist<br>lehrreich | 112 | Grünes Holz, Schluß<br>daraus a majori ad mi-<br>nus          | 115 |

## H.

|                                                                               |     |                                         |     |
|-------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|-----|
| Hauptleute, wenn sie in<br>der Schlacht bleiben, ist<br>es ein grosser Schade | 136 | Mainz) wird von den<br>Mäusen gefressen | 132 |
| Hatto, (Erzbischof von                                                        |     | Hunger, ist ein scharfes<br>Schwerdt    | 146 |

## I.

|                                                                 |     |                                             |     |
|-----------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------|-----|
| Jahreszeiten, wie sie vor<br>diesem auf einander ges-<br>folget | 143 | geht zu Fuß nach Jerusa-<br>lem             | 126 |
| Jesus (Anan) eines ge-<br>meinen Mannes Sohn                    | 126 | schläft nicht                               | 126 |
| hat auch eine Mutter ges-<br>habt                               | 126 | schreit immerfort                           | 126 |
|                                                                 |     | weinet nicht, wenn er ge-<br>peitschet wird | 127 |
|                                                                 |     | heult zuweilen Athem                        | 127 |
|                                                                 |     | kann nicht leise schreien                   | 127 |

|                           |     |                            |     |
|---------------------------|-----|----------------------------|-----|
| ist melancholisch gewesen | 128 | schreibt schöne Sachen von |     |
| wird nicht müde           | 128 | dem See Asphaltites        | 142 |
| hat zuerst au wey mit!    |     | Isthums, was es sey        | 138 |
| geschrieben               | 129 | soll durchgegraben         |     |
| hätte noch länger leben   |     | werden                     | 158 |
| können, wenn er nicht     |     | es will aber nicht anges   |     |
| erschossen                | 152 | hen                        | 138 |
| Josephus, wird über Gas   |     | und warum                  | 138 |
| lilaa gesetzet            | 138 |                            |     |

## K.

|                        |     |                            |     |
|------------------------|-----|----------------------------|-----|
| Krieg, wie es darinnen |     | Rühem ist, wie es auf Nier |     |
| hergehört              | 137 | dersächsich heisse         | 138 |

## L.

|                                |     |                                     |     |
|--------------------------------|-----|-------------------------------------|-----|
| Lenz, was es bedente           | 143 | Sievers ein wohlgerathenes Kind hat | 121 |
| wie es auf Niedersächsich      |     | hat manche Lust von dem             |     |
| heisse                         | 143 | Herrn Magister                      | 122 |
| Leute, wie dieses Wort auf     |     | will dessen Verdienste bes          |     |
| Niedersächsich heisse          | 138 | lohen                               | 122 |
| Lübeck, ist glücklich, dass es |     |                                     |     |
| an dem Herrn Magister          |     |                                     |     |

## M.

|                          |     |                           |     |
|--------------------------|-----|---------------------------|-----|
| Morea, wie es vor Zeiten |     | Menschen, werden alle von |     |
| geheissen                | 138 | Weibern gebohren          | 126 |

## N.

|                          |     |                             |     |
|--------------------------|-----|-----------------------------|-----|
| Nero, ist ein Tyrann ges |     | lässt seine Mutter hinrich- |     |
| wesen                    | 155 | ten                         | 155 |
| regiert anfangs wohl     | 133 | zündet Rom an               | 133 |

|                        |     |                         |
|------------------------|-----|-------------------------|
| verfolget die Christen | 133 | Niemand höret gerne es, |
| ersticht sich selbst   | 155 | was unangenehmes        |
|                        |     | 127                     |

## D.

|                 |                        |     |
|-----------------|------------------------|-----|
| Dft, wie es auf | Niedersächsisch heisse | 130 |
|-----------------|------------------------|-----|

## P.

|                                                                                               |     |                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------------------------|
| <b>P</b> a <ul style="list-style-type: none">s (der Apostel) wird unter Nero enthauppter</ul> | 133 | <b>P</b> rovinzen (römische) sind nicht einer Art gewesen |
| sein abgehauener Kopf rust noch dreymal Jesus                                                 | 133 | <b>P</b> rovinzen (römische) in allen waren Stadthäuser   |
| <b>P</b> etrus (der Apostel) wird unter Nerone hingerichtet                                   | 133 | ter                                                       |
|                                                                                               |     | 127 128                                                   |
| <b>R</b> ayser eignen sich einige zu                                                          |     | 127 128                                                   |

## R.

|                                                          |     |                             |
|----------------------------------------------------------|-----|-----------------------------|
| <b>R</b> auen, Jerusalem ist nicht damit geplaget worden | 132 | Juden nicht dazu gereizt    |
| <b>R</b> ebellion, Gott hat die                          |     | 134                         |
|                                                          |     | <b>R</b> otten, was es sind |
|                                                          |     | 152                         |

## S.

|                                                                                      |     |                                                                |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------|-----|
| <b>S</b> cheffel, wie es auf Niedersächsisch heisse                                  | 147 | verräht seine Einfalt                                          | 119 |
| <b>S</b> chmähchrift, wider den Herrn Magister Gies vers ist nicht aus Lübeck kommen | 121 | ist der einzige, der über den Herrn Magister Gies vers spottet | 119 |
| <b>A</b> utor derselben ist ein böser und neidischer Mensch                          | 119 | <b>S</b> chmähchrift, wird mit dem Midas verglichen            | 119 |
|                                                                                      |     | wird gepuzt                                                    | 119 |
|                                                                                      |     | versummet                                                      | 119 |
|                                                                                      |     | <b>S</b> chwerlich, wie es auf                                 |     |

|                                 |                               |
|---------------------------------|-------------------------------|
| Niedersächsisch können ges-     | ein ungelehrter lobt sein     |
| geben werden                    | Buch                          |
|                                 | - schreibt kurz und deutlich  |
| <b>Geschte Nachstunde,</b>      |                               |
| wie viel es nach unserer        |                               |
| Uhr sey                         | 117                           |
| pflegt darinn zu spuken         |                               |
|                                 | hat viel besonders in sei-    |
| <b>Sievers (M. Heinr. Jac.)</b> | nen Anmerkungen, so           |
| ein vortrefflicher Mann         | man sonst nirgends fin-       |
|                                 | det                           |
|                                 | 117                           |
| ein wackerer Mann               | ist scharfsinnig              |
|                                 | 117                           |
| dient dem Autori zum            | hat tiefe Einsichten          |
| Muster                          | 117                           |
|                                 | ist ein Liebling und Schoos-  |
| ist bescheiden                  | Kind des Apollo               |
|                                 | 119                           |
| seine Verdienste sind aller     | ist ein muhtiger Scribent     |
| Welt bekannt                    |                               |
|                                 | 120                           |
| und ausnehmend                  | wird nicht aufhören, Büs-     |
|                                 | cher zu schreiben             |
| schreibt Anmerkungen über       | 120                           |
| die Passion                     | puzt den Spötter, der sich    |
|                                 | an ihm reiben wollen          |
| seine Anmerkungen schaf-        | 119                           |
| sen viel Frucht                 | ist ein grosser und frucht-   |
|                                 | bayer Geist                   |
| werden von Leuten bez-          | 120                           |
| derken Geschlechts geles-       | komm mit Zwillingen nie-      |
| sen                             | der                           |
|                                 | 122                           |
| wird von einer gesuchten        | bringt seiner Vaterstadt viel |
| Gesellschaft zum Mit-           | Ehre                          |
| gliede angenommen               | 121                           |
| wird in den Zeitungen           | macht ihr manche Lust         |
| gestriegelt                     | 121                           |
|                                 | zeigt seine Anmerkungen       |
|                                 | einem grossen Gottesges-      |
|                                 | lehrten                       |
|                                 | 119                           |

|                           |                            |
|---------------------------|----------------------------|
| wied von selbigem gelobet | wie der in Egypten geneiu- |
| 118                       | net worden                 |
| mag aber aus Sittsamkeit  | in Egypten hat keine Fa-   |
| nicht nachsagen, was      | lces                       |
| zwischen ihnen vorgegang- | 128                        |
| gen                       | und warum                  |
| 118                       | 128                        |
| Stadthalter, die Römer    | wie die, so die Kaiser in  |
| hatten in allen ihren     | ihren Provinzen gesetzet,  |
| Provinzen einen           | genennet werden            |
| 127                       | 128                        |

**E.**

|                         |                           |
|-------------------------|---------------------------|
| Thomasius (Christ.) ein | vor diesem eine gute Be-  |
| Judifferentiste und Fa- | deutung gehabt            |
| naticus                 | 145                       |
| Tyrann, dieses Wort hat | Titus, ein gnädiger Prinz |
|                         | 145                       |

**D.**

|                          |                          |
|--------------------------|--------------------------|
| Vespasianus, ein guter   | siebt stehend            |
| Regent                   | 143                      |
| ist etwas geizig         | Unflat, was es auf Nies- |
| legt Tribut auf die Ges- | dersächisch heisse       |
| crete                    | 143                      |
|                          | 148                      |

**Z.**

|                          |                          |
|--------------------------|--------------------------|
| Zähren und Thränen-      | ein böse und heuchelisch |
| (keine) lassen, was es   | Wolt                     |
| sein                     | 145                      |
| Zeloten, sind nicht alle | Etymologie dieses Worts  |
|                          | 145                      |

---

---

## Entschuldigung

an den geneigten Leser.

Sch sehe vorher, daß meine Anmerkungen über die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem bey dem geneigten Leser eine Begierde erwecken werden, zu wissen, ob ich sonst nichts geschrieben. Nun würde ich freylich nicht ermangelt haben, demselben, nach Art aller rechtschaffenen Gelehrten, um meinem Buche die rechte Figur eines Buchs nach der Mode zu geben, mit einem Verzeichnisse meiner Schriften so schuldig, als willig, aufzuwarten; allein der geneigte Leser wird mich entschuldigt halten, daß ich für diesesmal einem so läblichen Gebrauche nicht nachlebe. Denn ich kann auf meine Ehre versichern, daß diese Anmerkungen die erste Kraft

meines Verstandes sind, und ich sonst noch nichts geschrieben habe. Weil man mir in meiner Jugend weiß gemacht hat, ein junger Mensch müsse erst etwas lernen, ehe er die Feder ansesse, und sich andere zu lehren untersinge. Dieses Vorurtheil hat mich blshero abgehalten, der Welt mit meinem Talente zu dienen: Allein, da ich auf das, was in der gelehrten Welt täglich vorgehet, genauere Acht gehabt, bin ich gewahr worden, wie schändlich man mich betrogen habe, und begreife nunmehro ganz deutlich, daß man gar süglich ein berühmter Scribent seyn könnte ohne die geringste Wissenschaft zu besitzen, und daß es folglich eine unnütze Mühe sey, wenn man durch vteles Studiren seinen Verstand und seine Gesundheit schwächt. Ich halte demnach das Vorurtheil, so man mir in meiner Jugend beigebracht hat, für höchst schädlich, und bin versichert, daß, wenn man sich nach selbigem richten wollte, in kurzem die Buchdrucker und Buchhändler an den Bettelstab kommen würden. Ueber mich sollen diese Leute nicht seufzen; ich will ihnen, wo ich lebe, genug zu schaffen ge-

ben: niemand verachte meine Jugend. Ich bin, Gott Lob! über mein zweites Jahr; wer aber über seine 5 mal 7 Jahre ist, kann, wie bekannt, in allen Gesellschaften, und folglich auch in der gelehrten Welt, ein Wort mitsprechen. Ich weiß wohl, daß es gemeintlich heißt: Verstand kommt vor Jahren nicht: Allein ich weiß auch, daß dieses Sprichwort von alten Leuten herrühre. Die Alten sind, wie jedermann weiß, neidisch und eigensinnig. Die guten Leute meinen, sie hätten alle Weisheit gefressen: Was sie sagen, das muß vom Himmel herab geredet seyn; und was ein junger Mensch vorbringe, das muß Kinderey heißen, es sei auch so klug, als es wolle. Aber es giebt, zu allem Glücke, so viele alte Narren, daß niemand an der Wahrheit des Sprichworts: Alter schadt der Thorheit nicht, zweifeln kann, und die Alten sind selbst so wenig in Abrede, daß die Kräfte ihres Verstandes mit den Jahren abnehmen, daß vielmehr die Empfindung dieser Abnahme ihnen die bittersten Klagen auspreßet. Ja die Macht der Wahrheit ist so groß, daß sie oft, wider ihren

Wissen, mit Unmuht bekennen, und sprechen müssen: Die Jungen sind immer klüger, als die Alten. Ein Mensch, der den Vorsatz hat, sich durch seine Schriften um die Welt verdient zu machen, thut demnach sehr wohl, wenn er bey zeiten anfängt, und die Zeit, da sein Verstand in seiner besten Blühte ist, mit dieser edlen Be mühung zubringet. Die Bücher, welche wir schreiben, sind die Kinder unsers Verstandes, und die Zeugung dieser geistlichen Kinder steht eben so wohl, als die Zeugung der leiblichen, eine Beschaffenheit unserer Kräfte voraus, die man bey den Alten vergebens suchet, und nir gends besser, als bey frischen Junglingen, findet. Wir heyraten also, wann wir noch jung sind, und dieses hat, nach einem sehr bekannten Sprich worte, noch niemand gereuet. Die Ursache das von ist leicht zu begreifen: Denn auf solche Art können wir hoffen, unsere Kinder groß zu sehen, und an ihnen in unserm Alter unsere Freude zu haben. Die Freude, die wir an den Kindern unsers Verstandes erleben, ist gewiß nicht gerin ger, als das Vergnügen, welches uns unsere

leibliche Kinder geben; und folglich handelt derselbejenige, der das Bücherschreiben bis ins Alter spahret, eben so thöricht, als ein Greis, der erst heyratet, wann er schon einen Fuß im Grabe hat. Wer dieses recht bedenket, der wird mit mir den Schluß machen, daß man schreiben müsse, wenn man noch jung ist, ut nosmet ipsi, wie Cicero sagt, vivi gloria nostra perfruamur. Die Zeit, wann man anfangen müsse, ist zwar so eigentlich nicht zu benennen; doch deucht mich, daß man einem Sribenten der 3 mal 7 Jahre alt ist, nicht vorwerfen könne, er habe zu jung angefangen; und hoffe, ein jeder, der weiß, was vor Geheimnisse in den Jahren stecken, werde mir Beyfall geben. Ich behalte mir vor, dieses alles in einem eigenen Werke, zum Troste aller jungen Sribenten, weitläufiger auszuführen, und versichere zum Beschlusß den geneigten Leser, daß ich hinsicht kein Papier und Dinte spahren, sondern durch Herausgebung der herrlichsten Werke ihn zu versuchen, und mich in der Welt bekannt zu machen, nicht ermangeln werde. Die Werke aber,

welche ich theils unter Händen, theils zum Drucke fertig liegen habe, sind folgende:

1. Kurze und gründliche Anleitung, wie ein junger Mensch ohne allen Verstand und alle Wissenschaft gelehrt und berühmt werden könne.  $8\frac{3}{4}$  Bogen, 8.
2. Thraso, oder von dem anmutigen Geruche des Selbstlobes. 2 Bogen, 8.
3. Tiresias, oder Untersuchung der Frage: Ob der Vater oder die Mutter sich am meisten freue, wann der Sohn gelehrt ist? 4 Bogen, 8.
4. Vorschlag zur Verbesserung der Manufacturen in Niedersachsen.  $5\frac{1}{4}$  Bogen, 8.
5. Vitrea fracta, oder des Ritters Robert Clifton Schreiben an einen gelehrten Samojeden, betreffend die seltsamen und nachdenklichen Figuren, welche derselbe den 13. Januar st. v. Anno 1732. auf einer gefrorenen Fensterscheibe wahrgenommen, aus dem Englischen ins Deutsche übersetzt. 4 Bogen.
6. Neue Methode, die Juden zu bekehren.  $6\frac{3}{4}$  Bogen, 8.

7. Das Leben des berühmten Poeten Gavius,  
10 Bogen, 8.
8. Lob der Inquisition. 4 Bogen, 4.
9. Vorschlag zu Abkürzung der Processe. 6 Bogen,  
4.
10. Das jämmerliche Ende des Rekters Arrius  
in gebundener Rede: Mit Kupfern. 4 Bogen,  
4.
11. Die Glückseligkeit der Nasenden. 8 Bogen, 8.
12. Sammlung aller meiner Schriften.  $2\frac{2}{3}$  Al-  
phabet aufs höchste.

---

**Vitrea fracta,**  
oder  
des Ritters Robert Clifton  
**S c r e i b e n**  
an einen gelehrten Samojeden,  
betreffend  
die seltsamen und nachdenklichen  
**F i g u r e n,**  
welche derselbe  
den 13. Januar st. v. 1732  
auf einer  
gefrorenen Fensterscheibe  
wahrgenommen.  
Aus dem Englischen ins Deutsche  
übersetzt.

---

Frankfurt und Leipzig,

2 7 3 2.

VIRGILIUS.

juvat ire jugis, qua nulla priorum  
Castaliam molli divertitur orbita clivo

---

## Mein Herr !

Nimmer habe ich mich so sehr gefreuet, als da  
mir, zu Ausgang des vorigen Jahres, der Herr  
William Medlen Dero vortreffliche Ode auf den  
Tod des Kaisers Peters des Ersten, samt Dero  
gelehrten Nachricht von dem Zustande der Insel  
Nova Zembla vor der Sündflut, von Archangel  
aus zuschickte.

Ich bin zwar niemalen so leichtgläubig ge-  
wesen, daß ich alles für unstreitige Wahrheiten  
angenommen hätte, was die gemeinen Bücher von  
der Barbaren sagen, die in den Nordländern herr-  
schen soll; noch weniger hat mir der hochmühtige  
Wahn vieler Landsleute gefallen wollen, die sich  
einbilden, daß aller Witz in den Gränzen unserer  
Insel eingeschlossen sey. Der Umgang, den ich,  
auf meinen ehemaligen Reisen, mit vielen geleh-  
rten und scharfsinnigen Lapländern gehabt habe,

hat mich eines andern belehret: Allein das hätte ich mir doch nimmer träumen lassen, daß in einem Lande, welches man uns als eine Wüsteney, und als eine Wohnug der Dhim und Zihim beschreibt, ein Mann von so scharfem Verstande, und von so großer Gelehrsamkeit, anzutreffen sey, als aus ihren Schriften hervor leuchtet.

In Spanien bildet sich der Pöbel ein, ein Rezer sey ein Thier, das Hörner und Klauen hat. Unser Irrthum in Ansehung der Samojeden ist gewiß nicht kleiner gewesen. Kaum hat man bisher geglaubet, daß ihr Waterland von vernünftigen Creaturen bewohnet werde; so scheußlich haben uns dessen Einwohner abgemahlet. Urtheilen Sie demnach, mein Herr, wie groß meine Verwunderung gewesen seyn mösse, als ich Dero herrliche Schriften gelesen.

Gewiß, mein Herr, ich bin erstaunet, daß ein Poet, der in einem so kalten Lande gebohren ist, in seinen Gedichten so viel Feuer zeigen könne, und muß bekennen, daß die Einfälle unserer Dichter, gegen die ihrigen zu rechnen, kälter sind, als alle Eisberge in der Meer-Enge Bengas.

Sie schreiben so hoch und prächtig, als ein Araber, und ich wüßte keinen unter den Alten,

der

der ihnen gleich zu schwäzen seyn, als den Pindarus. Ich weiß nicht, ob sie denselben gelesen haben; das weiß ich, daß ihre vortreffliche Ode eben die Bewegungen in meinem Gemüthe erreget, die ich spühre, wann ich diesen alten Griechen lese: Und einer meiner Freunde hat mir zugeschworen, er verstände von ihrer Ode eben so viel, als vom Pindarus.

Ich glaube es ihm gerne, und bin versichert, daß alle unsere Gelehrten, die sich so klug dünken, und so geneigt sind, andere zu verachten, von Ihren Schriften nicht das Geringste verstehen. Ich habe noch keinen gesehen, der nicht Nase und Maul aufgesperret hätte, wann er von den herrlichen Nachrichten gehöret, die Sie uns von Nova Zembla geben. Wie groß wird nicht ihre Bestürzung seyn, wann sie des Herrn Medlen vortreffliche Ueberzeugung dieser gelehrten Geschichtserst lesen, und mit ihren Augen sehen werden, wie wenig Ursache sie haben, die nordischen Völker zu verachten. Ich wollte wünschen, daß sie das durch bescheidener würden, und begreifen lerneten, daß ihr Wissen Stückwerk seyn: allein ich weiß nicht, ob ich es hoffen kann. Wo fern ich unsere Gelehrten recht kenne, werden sie lieber alles,

was Sie uns von Nova Zembla erzählen, für erichtet ausgeben, als gestehen, daß sie es bisher nicht gewußt haben.

Ich werde mich dieser Sünde nicht theilhaftig machen; sondern allemal bekennen, daß ich aus ihren Christen unglaublichen Nutzen geschöpfet habe. Ich werde es dem Herrn Medley, so lange ich lebe, Dank wissen, daß er mir Dero Bekanntschaft zuwege gebracht, und ein beständiger Verehrer ihrer Verdienst leben und sterben.

Diese Erklärung habe ich schon lange auf meinem Herzen gehabt, und auch bereits etliche mal die Feder ergrißen, mich derselben in einem Schreiben an Sie zu entledigen. Allein es hat mir bis auf diese Stunde nicht glücken wollen: Ich habe wohl dreymal aufgesangen; aber auch dreymal wieder ausgestrichen, was ich geschrieben hatte.

Es ist dieses an Leuten meiner Art etwas ungewöhnliches. Wir, die wir von den Spöttern armselige Scribenten betrübt werden, haben auch bei unsern Feinden den Ruhm, daß wir nicht lecker sind, und daß uns alles gerächt, was wir ansangten. Ich wüßte noch keinen von allen meinen Brüdern, der sich jemalen geschämt hätte,

etwas vorzubringen, so die leckere und verwöhnte Welt für läppisch hält, und ich selbst erkenne gar wohl, daß die Schamhaftigkeit eine Tugend sei, die mir und meinesgleichen eben so schädlich ist, als einem Dürftigen. Ich erkenne dieses, sage ich, und bewundere die Vollkommenheit meiner Brüder. Ich muß aber zugleich meine Schwachheit gestehen: Ich streiche noch aus; und scheue das Urtheil derer, die sich klug dünken. Dieses ist das einzige, das meine Freunde an mir tadeln. Allein, ich bin nun so, und mein Schicksal will, daß ich mich mit dieser Unvollkommenheit schleppen soll.

Ich fühle am besten, wie beschwerlich es ist, und wer da wüßte, was mich bloß der Anfang dieses Schreibens vor Mühe gekostet hat, der würde ein Mitleiden mit mir haben. Als ich das erstmal die Feder ansetzte, fing ich folgender Gestalt an: „Nachdemmäle ich aus Dero Schriften ersehen, daß Sie ein seiner gelehrter Mann, habe ich nicht unterlassen wollen, diese geringe Zeilen an Sie abzulassen, und Sie unterdienstlich zu ersuchen, mir ihre höchst schätzbare Gewogenheit zu gönnen.“ Mancher von meinem Orden würde fortgefahren seyn: Allein ich stütze, und

die Furcht es möchte mir eben so gehen, als jenem, der ein Dankdagungsschreiben, an ich weiß nicht wen, fast auf gleiche Art angefangen hatte, machte, daß ich diesen Eingang, ohne alle Hartherzigkeit, wegstrich.

Ich fing darauf wieder von vorne an, und brachte, nach einem halbstündigen Grübeln, nachfolgendes zu Papier: „Gleichwie der Magnet das Eisen, ein Beutel voll Ducaten einen Geizigen, grosse Titel einen Hochmütigen, die Hoffnung des Gewinns den Künstler, ein Glas Wein und hübsches Mädgen einen Wollüstigen, und ein geriebenes Stück Bernstein und Siegellack leichte Sachen an sich ziehet: also reisset mich, grosser Recenat, Dero Vortrefflichkeit zu Sie.“ Aber auch dieser Anfang wollte mir nicht gefallen; denn wie mir der erste etwas zu schlecht und bärisch vorkam: so klang mir der andere comodianthast. Ich strich ihn also gleichfalls weg, und befand mich in einem erbärmlichen Zustande. Da ich indessen den Muht nicht sinken ließ; sondern alle Kräfte meines geringen Verstandes anspannte, etwas taugliches zu Markte zu bringen: so ist es mir endlich gelungen, und ich hoffe, mein Herr, Sie werden aus dem, so ich bisher ge-

schrieben, die Größe der Hochachtung, welche ich gegen Sie hege, zur Gnüge erkennen.

O wie glücklich wäre ich nun, wenn ich Wiz genug besäße, dasjenige, was ich ihnen noch zu sagen habe, mit dem Eingange meines Schreibens, auf eine geschickte Art, zu verbinden! Aber mal eile Sorge, wovon meine vortrefflichen Mitbrüder frey sind. Diese Herren sind über alle Regeln, und sehen es als eine unerträgliche Sclaveren an, wann ein Scribent gehalten seyn sollte, das, was er schreibt, allemal geschickt mit einander zu verknüpfen. Sie sprechen, dieses nehme viele Zeit weg, hemme den Lauf der Gedanken, und mache, daß manchmal die besten Einfälle verschoren giengen. Sie haben recht; aber ich mag mich doch dieser Freiheit nicht bedienen: Nicht aus Besorge, daß Sie, mein Herr, es mir übel nehmen möchten. Ach nein! Ich weiß gar wohl, daß man es in ihrem Lande so genau nicht nimmt: Allein ich fürchte nur die giftigen Zungen unserer überklugen Gelehrten.

Ein geschickter Kopf dieser Insel schrieb neulich einen gelehrtien Brief an einen gewissen Lord über das bekannte: Stultorum plena sunt omnia; und fing, nachdem er sich die Gnade dieses Herrn

in einem wohl ausgesonnenen Eingange ausgebeten hatte, die Abhandlung seiner Materie auf folgende Art an: Dantur autem stulti variis generis. Mein Gott! wie hat man nicht über dies dantur autem gespottet. Aus keiner andern Ursache, als weil man den Zusammenhang dieser Worte mit dem vorhergehenden Compliment nicht einsehen konnte.

Mein Brief ist eben der Art, als derjenige, von welchem ich rede. Ich schreibe ihn nicht an Sie allein; sondern zugleich an die ganze Welt. Er wird gedruckt, und von jedermann gelesen. Nur ist dieses zwischen Ihnen und andern Lesern der Unterscheid, daß ich Ihnen ein Exemplar auf Schreibpapier zuschicke, das sauber eingebunden, und auf dem Schnitt vergüldet ist; andere aber, wenn sie eines haben wollen, ihren Beutel aufzuhun müssen. Wie würde es mir also nicht ergehen, wenn ich, nachdem ich Sie meiner Hochachtung Sie gegen versichert, plötzlich zufahren und sagen wollte: „Die Figuren aber, die ich auf der gesprennten Fensterscheibe wahrgenommen habe, sind felsam und wunderbar!“ Ja würden Sie selbst, mein Herr, nicht gedenken: Was will der Kerl?

Damit ich nun weder Ihnen noch andern

Ansatz geben möge, über meinen Vortrag zu lassen: so will ich versuchen, ob es nicht möglich sei, von der Versicherung meiner Hochachtung auf meine gesprungne Fensterscheibe zu kommen, ohne einen so gefährlichen Sprung zu thun, als der erwähnte Scribent in seinem Schreiben an einen Lord gethan hat; und habe demnach die Ehre, Ihnen zu sagen, daß ich, um Ihnen noch deutlicher zu erkennen zu geben, wie hoch ich Sie schäge, mir die Freyheit nehmen wollen, meine wenigen Gedanken über eine gesprungne Fensterscheibe Ihrer Beurtheilung zu unterwerfen.

Sie werden sich vielleicht wundern, mein Herr, daß ich eine so gemeine und nichtswürdige Sache zu einem Gegenstand meiner Betrachtungen erwählet. Eine gesprungne Fensterscheibe, wenden Sie denken, ist eine gesprungne Fensterscheibe: Was kann ein solcher Quark an sich haben, so das Nachdenken eines vernünftigen und gelehrten Mannes verdiene? Aber, mein Herr, erlauben Sie mir, daß ich Ihnen zu Gemüthe führe, wie keine Sache so geringe sei, daß ein Kluger nicht Gelegenheit finden sollte, darüber nützliche Betrachtungen zu haben. Eine Laus ist ein verächtlich Thier, schimmelicht. Brodt fressen auch die Hunde nicht,

und es ist kein Bauer so einfältig, daß er nicht wissen sollte, was ein Strohthalm sey. Aber dens noch haben kluge und geschickte Männer diese geringsscheinende Sachen ihrer Betrachtung nicht unwürdig geschäget. Ja sie haben sich nicht begnüs get, dieselben mit blossen Augen anzusehen; sondern so gar die Vergrößerungsgläser zu Hülfe genommen: und, was noch mehr ist, zu keinem andern Ende die Kunst, diese Gläser zu versetzen, durch viele Mühe und langes Nachsinnen, zu einer so grossen Vollkommenheit gebracht, als, um dadurch die Betrachtung solcher Kleinigkeiten zu erleichtern. Sie kennen den berühmten Lewenshoek; Sie haben von Swammerdam gehöret. Was haben diese Männer nicht vor schöne Sachen entdeckt? Haben sie aber wohl einen Wurm, das verächtlichste unter allen Geschöpfen, übrig gelassen, den sie nicht hinten und vorne betrachtet, und uns nach allen Theilen beschrieben?

Aber was bemühe ich mich viel, mein Versfahren zu rechtfertigen? Belieben Sie nur den Abriß meiner gefrorenen Fensterscheibe anzusehen: Ich bin versichert, Sie werden über die seltsamen Figuren erstaunen, und gestehen, daß die Natur, so viel wir wissen, noch niemals etwas hervor

gebracht hat, das mit selbigen zu vergleichen wäre. Sie wohnen in einem Lande, da die Kälte so strenge ist, als an einem Orte in der Welt; aber erinnern Sie sich dergleichen gesehen zu haben? Ich will eben nicht sagen, daß die Natur bey Ihnen nicht eben so spielt, als bey uns. Ich glaube gerne, daß, wer sich die Mühe geben wollte, ihre Eisberge zu durchsuchen, viele sonderbare Entdeckungen machen könnte: Allein es geht Ihnen und ihren Landleuten, wie allen andern Menschen. Wir achten nicht auf das, was wir täglich sehen, und bewundern nur, was selten ist. Selbst bey uns, da die Kälte kaum einige Monate anhält, herrscht eine unglaubliche Nachlässigkeit in Untersuchung der Wirkung des Frößtes; und ich zweifele nicht, daß viele meiner Landsleute mich auslachen werden, daß ich aus einer gefrorenen Fensterscheibe so viel Wesens mache.

Aber ich will diesen Herren rahten, daß sie nicht so laut lachen, daß ich es höre. Ich werde sie fragen: Was dann die Kleinigkeiten, darüber sie ganze Bücher schreiben, wohl sonderbares an sich haben? Wie durchwühlen sie nicht unser Ufer, um ein Steinchen zu finden, das wehrt ist, in Kupfer gestochen, und seiner Seltenheit wegen

umständlich beschrieben zu werden? Ich tadel e  
ihre Bemühung nicht. Sie thun es, wie sie vor-  
geben, zu Gottes Ehren; sie wollen die Menschen  
zur Bewunderung der göttlichen Weisheit auf-  
muntern. Ihr Zweck ist loblich; aber sie werden  
dann auch so gütig seyn, und mir erlauben, daß  
ich zu eben dem Ende meine Betrachtungen über  
Dinge anstelle, die ich derselben würdig acht.

Meine gefrorene Fensterscheibe ist gewiß so be-  
schaffen, daß alle ihre schönen Karitäten, und alles,  
was sie darüber schwäzen und schreiben, gegen  
dieselbe und meine Betrachtungen, aufs beschei-  
denste davon zu reden, eitel Kinderspiel und Thor-  
heit ist. Man sehe nur ihre wunderbaren Steine  
und andere schöne Sachen an: so wird man fin-  
den, daß die Einbildungskraft des Beschauers der  
Natur zu Hülfe kommen müsse, um die Figuren  
hervor zu bringen, welche der sinnreiche Natur-  
kundiger, der sich breit damit macht, darauf ent-  
deckt. Gewiß, viele dieser Seher gemahnen mich  
nicht viel anders, als die Bauern, die beim Un-  
tergange der Sonne oft streitende Kriegesheere,  
Türkenköpfe, Thiere, und ich weiß nicht was in  
den Wollen erblicken. Denn wie diese Heere,  
diese Köpfe, diese Thiere nur in dem Gebirne

des phantasirenden Bauern zu finden sind: so haben auch die meisten Seltenheiten unserer Förscher ihren Grund in einer starken, und von einer unbändigen Begierde, Wunderdinge zu erzählen, in Unordnung gebrachten Einbildungskraft. Und wenn dann ja die seltenen und wunderbaren Figuren, so man der Welt zur Bewunderung darstelle, wirklich außer der Phantasie des Naturkündigers vorhanden sind: so sind sie doch gemeiniglich so klein, daß man nohtwendig ein Vergrößerungsglas gebrauchen muß, wosfern man sie sehen will. Hiedurch aber wird alles wunderbare, das man darinn findet vernichtet. Denn es ist keine Sache in der Welt, an welcher man, wenn man sie durch ein Vergrößerungsglas betrachten will, nicht Dinge entdecken sollte, die einem, der diese Sache niemals anders, als mit dem blosen Auge, angesehen hat, nohtwendig fremd und seltsam scheinen müssen.

Meine Fensterscheibe ist vor solchen Vorwürfen sicher. Die Figuren, womit sie von der spieslenden Natur geziert ist, sind deutlich, und man braucht nicht mehr, als seine Augen aufzutun, wenn man dieselbe sehen will. Sie sehen darauf, mein Herr, in der Mitte ein Menschenangesicht

auf dessen Stirne die Zahl 666 sich deutlich zeiget. Das Haupt ist mit einer Art von Mützen gezieren, die anfangs immer spitzer wird; endlich aber sich zu benden Seiten, als eine Flagge, ausbreitet, in deren Mitten ein halber Mond zu sehen, welcher zur Rechten und Linken mit Caracteren umgeben ist, die den arabischen und malabarischen Buchstaben ähnlich sind. Um den Hals ist ein doppelter Kragen; auf der Brust siehet man ganz deutlich ausgedrückte hebräische Buchstaben, und der zu diesem Gesichte gehörige Körper läuft untermwerts immer spitzer zusammen, und gewinnet endlich fast die Gestalt eines Fischschwanzes. Zu benden Seiten des Kopfes sehen Sie zweeene förmliche Sterne. Sie sehen ferner auf meiner Fensterscheibe Cometen, Donnerleile, chymische Zeichen, magische Caracteren, lateinische Buchstaben, Zahlen, Gesichter, Blumen, Bäume, ein vierfüßiges Thier mit einem menschlichen Anlige, Bockshörnern und einem Razenschwanz, des Neptuns Drenzack, den Jupiter mit zween Trabanten, die Jahrszahl, eine förmliche Vestung, musicalische Noten, und ich weiß nicht was für andere seltsame Figuren mehr. Mich deucht, eine solche Fensterscheibe ist wehrt, daß man sie bewundere;

sie ist geschickt, allen guten Gemühtern zu erbaulichen Gedanken Anlaß zu geben, und ich scheue mich nicht zu sagen, daß, wer dadurch nicht gerühret wird, ein vollständiger Atheiste sei.

Wenn ich dem Exempel unserer neuen Naturkundiger folgen wollte: so könnte ich hier schließen, und Sie Gott befehlen. Diese Herren haben die Gewohnheit, daß sie sich begnügen, von einem künstlich gebildeten Steinchen, oder einer andern dergleichen Rarität ihrem Leser eine magere Beschreibung zu geben, sich darauf von ihm zu verlauben, und ihre Schrift mit einem andächtigen Seufzer zu beschließen. Allein ich schäme mich, es eben so zu machen, und halte mich schuldig, Ihnen meine Gedanken über die Wunder mitzuteilen, die ich entdeckt habe.

Ich hoffe, mein Herr, Sie werden es mir zu gute halten, wenn ich es, über Verhoffen, nicht allemal treffen sollte. Ich schreibe von einer Sache, daran vor mir kein Mensch gedacht hat. Ich habe also keinen Vorgänger, den ich ausschreiben könnte. Ich muß alles, was ich schreibe, aus meinem Kopfe nehmen. Dieses ist mühsam, und ein Scribent, der sich in solchen Umständen befindet, verdienet, daß man Geduld mit ihm hat.

Es giebt sehr wenige, die dieses erkennen, weil es wenige giebt, die wissen, was es sey, aus seinem eigenen Kopfe zu schreiben. Die meisten wählen ihnen solche Materien, von denen andere bereits alles gesagt haben, was zu sagen ist. Ich preise solche Sribenten glücklich. Ich lobe sie; aber ich bitte sie auch hhergegen zu bedenken, daß es mich weit mehr Mühe kosten müsse, vier oder fünf Zeilen zu schreiben, als es sie kostet, ganze Bogen zu beklecken. Nichts ist leichter, als nachzubeten, was mir ein anderer vorsagt. Schreibe ich z. B. von einem Sternsteine, so wollte ich bald fertig werden. Ich könnte nur sagen, man finde solche Steine an unterschiedenen Orten. Der und der habe dieses und jenes davon geschrieben, und ich hätte nichts mehr zu sagen, als daß ich auch einen gefunden hätte, der so und so aussähe. Ich könnte, wenn dieses noch nicht genug, hinzusetzen, was man von den Wirkungen und Kräften eines solchen Steines saget, und durch Anführung vieler Sribenten, deren keinen ich mit Augen gesehen, vielweniger gelesen, mir den Ruhm eines gelehrten und belesenen Mannes erwerben.

Diese Art zu schreiben ist so leicht, daß ich mir getraue, von meinem Hunde, der sonderlich

artig gezeichnet ist, ein seines Werken zu schreiben, wenn ich es so machen wollte. Denn das es viele bunte Hunde gebe, das ist bekannt, daß ich auch einen habe, das ist gewiß; dieser aber ist andern bunten Hunden vollkommen nicht ähnlich. Wenn ich dieses sagte, und dabey mein Hündchen in Kupfer stechen ließe: so wäre mein Büchlein fertig.

Aber es ist mir wohl verboten, diesen leichten und lustigen Weg zu wandeln, wenn ich auch gleich Lust dazu hätte. Gefrorne Fensterscheiben, die so viele Seltenheiten in sich fassen, als die meirige, sind nicht so gemein, als ein Sternstein und bunte Hunde.

Ich bin der erste, der davon schreibt. O was wird es mich nicht vor Mühe und Nachdenken kosten, mein wichtiges und nützliches Vorhaben so auszuführen, daß ich Ehre davon habe! Ich bin schuldig, falls ich mich um diejenigen rechtfraffen verdient machen will, die etwa, durch mein Beispiel aufgemuntert, nach diesem von eben dieser Materie schreiben werden, alles zu sagen, was gesagt werden kann, damit ihnen ihre Arbeit desto leichter werde, und ich das Vergnügen haben möge, die trostreichsten Worte: Vid. Doctissimus Robertus Clifton, magnum illud Angliae Sidus,

auf allen Seiten ihrer Schriften zu lesen. Die blosse Vorstellung dieses Vergnügens versüßet mir meine Arbeit, und macht, daß ich alle Schwierigkeiten verachte.

*Magnum opus aggredior, sed dat mihi gloria vires.*

Ich wende mich demnach, ohne fernere Weitsichtigkeit, zur Sache selbst, und werde die Ehre haben, Ihnen sowohl meine wenigen Gedanken von den Figuren meiner Fensterscheibe zu eröffnen, als auch zu sagen, was andere davon geurtheilet haben. Denn, mein Herr, Sie können leicht gedenken, daß ich über eine Sache von der Wichtigkeit, Leute, die gelehrter, als ich, zu Nahte gezogen. Als Nebucadnezar einen bedenklichen Traum gehabt hatte, und sein Sohn Belssazar die unbekannte Schrift an seiner Wand nicht lesen konnte, wurden alle Weisen und Chaldäer zusammen gerufen. Nun will ich eben meine gestornte Fensterscheibe nicht mit dem Traume und der Schrift vergleichen, wodurch diese beiden Monarchen so verwirrt gemacht worden, und wenn Sie wissen wollen, wie mir zu Mühe gewesen, als ich den 15ten Januar des Morgens zwischen 8 und 9 Uhr meine wunderbare Fensterscheibe zuerst erblickte:

blickte: so kann ich Ihnen meinen Zustand nicht besser beschreiben, als wenn ich sage, daß ich eben so bestürzt gewesen, als Belsazer.

Ich ließ demnach alle Weisen und Gelehrten, die ich kannte, zu mir bitten, und wenn ich einen Zauberer zu finden gewußt hätte, würde ich nicht ermangelt haben, auch denselben um Raht zu fragen. Sie fanden sich in ziemlicher Anzahl ein, und ich legte ihnen einen Abriß von meiner Fensterscheibe vor. Nachdem sie nun die seltsamen Figuren wohl betrachtet, und sich höchstens darüber gewundert hatten, stieg der D. Bromsen, ein Mann von ziemlicher Gelehrsamkeit, aber auch von sehr wunderlichen Einfällen, mit seiner gewöhnlichen Beredsamkeit an, zu behaupten, die Bilder auf meiner gesbrochenen Fensterscheibe wären prophetisch und voller Geheimnisse.

Er wisse wohl, setzte er hinzu, daß unsere Kirche nicht viel von neuen Offenbarungen halte: allein er wisse auch, daß sie dieses nur in Ansicht der Lehrpunkten thäte, und gerne zugebe, daß Gott auch noch heutiges Tages das zukünftige Schicksal seiner Kirche gewissen Leuten offenbaren könne. Es sei, fuhr er fort, offenbar, daß meine gesbrochene Fensterscheibe eben zu solchem Ende

mit so lehrreichen Bildern geziert worden. Er hat die ganze Gesellschaft, ihm zu sagen, ob das in der Mitte befindliche Gesicht mit der hohen Mütze wohl etwas anders, als das Bild der grossen Hure, seyn könne? Die Zahl des Thieres, die an der Stirn dieses Bildes so deutlich zu sehen, könne, sprach er, auch den Hartnäckigsten von dieser Wahrheit überführen.

Der halbe Mond bedeute den Türken, und daß die Flagge, auf welcher derselbe zu sehen, mit der hohen Mütze zusammen hänge, sey nicht von ungefehr gekommen; sondern, um anzudeuten, daß die benden Antichristen in der Verfolgung der Gläubigen mit einander überein kämen. Daß nun über das Papstthum sowohl, als über das türkische Reich ein schweres Gericht ergehen werde, könne man aus dem Cometen und Donnerkeil, zweyen deutlichen und unstreitigen Zeichen des göttlichen Zornes, schliessen. Die Zeit aber, wann dieses Gericht werde vollzogen werden, sey so deutlich bemerket, daß man desfalls nicht den geringsten Scrupel haben könnte, denn die Jahrzahl 1732 lasse sich unten in der Ecke zur Linken so deutlich lesen, daß derjenige ganz verstözt und verblendet, seyn müßte, der noch daran zweifeln

wollte, daß noch vor Ablauf dieses Jahres der Antichrist in Orient und Occident fallen werde. Es sey überdem die Jahrszahl so artig gesetzt, daß man sich nicht genug darüber wundern könnte. Denn wenn man die Zahlen, so wie sie unter einander stünden, zusammen setze: so lämen die beiden Jahrhunderte heraus, in welchen das Papstthum unter dem rüchtigen Hildebrand aufs höchste gestiegen, und der Lügenprophet Mahomet aufgestanden.

Die übrigen Figuren, fuhr er fort, würden unstreitig auch ihre Bedeutung haben, die, wenn sie bekannt wäre, seine Erklärung ungemein verstärkten würde: Allein, gleichwie viele Weissagungen der Art wären, daß sie durch nichts, als durch den Erfolg, verständlich würden: so müsse man auch die Erklärung der übrigen Figuren meiner Fensterscheibe so lange aussetzen, bis das, was durch selbige vorher verkündigt, wirklich geschehen sei. Doch, was die Noten anlange, wolle er uns nicht verhalten, wie er für seine Person feste versichert sei, daß, gleichwie auf der ganzen Fensterscheibe der Fall Babels vorher verkündigt werde, also die Noten nichts anders, als das Triumphlied der Gläubigen, andeuten sollten:

Die ganze Versammlung schüttelte die Köpfe zu dieser wunderlichen Erklärung; aber was dann eigentlich die seltsamen Figuren bedeuten sollten, darüber konnte sie sich nicht vergleichen. Der eine fand darinn die Ueberfahrt des Don Carlos nach Italien; der andere die Unruhe in Corsica; der dritte, ein Eidwegerer, das Schicksal des Prätendenten; der vierte, ein Mathematicus, behauptete, wenn man die auf meiner Fensterscheibe befindliche Zahlen, auf eine gewisse Art, mit einander vermehrte und theilte: so würde man die quadratram circuli finden. Diesem widersprach der fünfte, und suchte uns zu überreden, daß in den Zahlen eine schöne Anleitung zu Erfindung des Steins der Weisen stecke. Er meinte, wer die Zahlen 1234567890 auf alle mögliche Arten versetzte, und die Summe, so alle diese Versezungen, zusammen genommen, ausmachten, mit 666 vermehrte, und darauf mit 96 theilte, der würde seine Zeit nicht übel anwenden. Der sechste sprach hierauf lächelnd: Meine Herren, ich wundere mich, daß keiner von ihnen der hebräischen Buchstaben gedacht hat, die recht mitten auf der Fensterscheibe zu sehen sind. Wer da einsiehet, was diese Buchstaben sagen wollen, der versteht alle.

übrigen Figuren. Ich getraue mir, durch Hülfe der Cabale, hinter den wahren Verstand derselben zu kommen: Allein, dieses erfordert viel Nachdenken, und es ist hier der Ort nicht, viel davon zu reden. Aber auch dieser fand kein Gehör; sondern ein jeder meinte, seine Erklärung sei die beste, und lachte die andern aus.

Auf solche Art dankten sie sich eine geraume Zeit mit einander, und ich dachte bey alle dem Geplaudere: Fecistis probe incertior sum multo quam dudum. In dieser Ungewissheit sagte ich zu dem Ritter Cockburn, der noch seinen Mund nicht aufgethan hatte: Sie sehen, mein Herr, wie scheinbar ein jeder dieser Herren seine Meinung vorträgt, und daß es ihre Schuld nicht ist, wenn ich mir nicht einbilde, daß ich einer hohen Offenbarung gewürdiget worden. Sagen sie mir, wie bin ich daran? und wer hat, nach ihrer Meinung, Recht? Keiner, war seine Antwort: denn die Figuren auf ihrer Fensterscheibe sind zufälliger Weise entstanden, und bedeuten nichts; hat aber ja die Natur eine Absicht gehabt: so ist es keine andere, als den verworrenen Zustand des Gehirns vieler Gelehrten abzubilden, die sich nicht schämen, mit der grössten Ernsthaftigkeit die elen-

desten Grillen vorzubringen. Dieser kurze und nachdrückliche Auspruch endigte alle unsere Besprechungen, und ein jeder gieng hin, wo er hervorgekommen.

Als ich mich nun allein befand, wiederholete ich in Gedanken alles, was geredet worden; und ob ich zwar wenig Trost darinnen fand: so lernte ich doch so viel daraus, daß die Gedanken, welche die Gelehrten über eine dunkle Sache wachend haben, den Träumen der Schlafenden nicht ungleich. Denn, gleichwie diese ihren vornehmsten Grund in den Verrichtungen des vorigen Tages haben: so findet ein Gelehrter dasjenige, worauf er seine Gedanken vornehmlich zu richten gewohnet ist, allenthalben.

Ich fasste also den Entschluß, mich an alle diese wachende Träumer nicht zu lehren; sondern zu versuchen, ob ich nicht durch eigenes Nachdenken der Natur hinter die Künste kommen, und die wahre Ursache der wunderbaren Figuren auf meiner gefrorenen Fensterscheibe ergründen könnte.

Die Mühe, so mich diese Untersuchung gekostet hat, ist gewiß groß gewesen; aber sie ist mir auch durch die vortreffliche Entdeckung, die ich gemacht habe, mehr als doppelt belohnt wor-

den. Ein jeder, der mich kennet, wird mir das Zeugniß geben, daß ich gar nicht prahlhaft bin. Ich halte von mir mäßiglich, und habe mich außer dem Nothfall, noch niemalen selbst gelobet. Ich will es auch jezo noch nicht thun, in der festen Hoffnung, daß Sie, mein Herr, meine Scharfsinnigkeit erkennen werden, ohne daß ich höchstig habe, mit Hindansezung der mir angebohrnen Sittsamkeit, Ihnen die Wichtigkeit und Voritefflichkeit der von mir entdeckten neuen und nüglischen Wahrheiten anzupreisen. Die That mag für mich reden; und wosfern sie jemalen etwas gehörret und gelesen haben, das mit den tieffinnigen Gedanken, die ich über meine gefrorne Fensterscheibe gehabt habe, nur einigermaßen in Vergleichung zu ziehen ist: so gebe ich Ihnen die Freyheit, inskünftige nichts von mir zu halten.

So bald demnach die Gesellschaft, die ich bei mir gehabt, aus einander gegangen war, fieng ich an zu grübeln; nicht zwar, was doch die seltsamen Figuren meiner Fensterscheibe vor Geheimnisse in sich fassen möchten: denn diesen Wahn, daß die Figuren etwas sonderliches zu bedeuten hätten, hatte mir der Ritter Cockburn schon genommen; sondern nur, woher dieselben entstanden?

Ich wußte, daß nichts ohne Ursache geschieht, und daß also auch ein zureichender Grund vorhanden seyn müßte, warum die Figuren meiner Fensterscheibe so wunderbar geworden. Ich bilde mir ein, daß ich diesen Grund entdeckt habe.

Sie wissen, mein Herr, daß die Fenster nur frieren, wann es sehr kalt ist, und daß sie nicht frieren, als in einem Zimmer, das bewohnt und geheizet wird. Die Ursache davon ist diese, weil eine warm gemachte Stube mehr Ausdünstungen hat, als ein Zimmer, das nicht geheizet wird. Ich seze demnach voraus, daß das Eis, welches wir zur Winterszeit an den Fenstern wahrnehmen, von nichts anders, als von den Ausdünstungen der in dem Zimmer befindlichen Körper, entsteht. Es ist keine Zeit des Jahres, da nicht solche Ausdünstungen vorhanden; aber bei gelindem und warmen Wetter bleiben sie unsichtbar, weil nichts ist, das ihre Ausbreitung und Verfliegung verhindert. Sie zerflattern also in der Luft, ohne daß wir derselben anders, als etwa durch den Geruch, gewahr werden. Im Winter aber, wann die Kälte groß ist, können sie sich nicht so ausbreiten. Sie suchen zwar dann sowohl, als sonst, eine Deffnung; aber die Kälte verwehrt

ihnen den Ausgang. Zurücke können sie nicht: so müssen sie also nothwendig an den Fenstern sijzen bleiben. Ist nun die Kälte draussen mäßig, so erblicken wir sie in der Gestalt eines Wassers, und es heißt, die Fenster schwitzen. Ist es aber sehr kalt, so verlieret das Wasser, durch die gewaltsame Zusammendrückung, seine Flüssigkeit und aus dem Schweiße der Fenster wird ein förmliches Eis.

Da nun also dieses Eis aus den Ausdünstungen der in einem Zimmer befindlichen Körper entsteht: so ist es klar, daß man alles, was an diesem Eise merkwürdiges ist, aus den Ausdünstungen, woraus es entstanden, erklären müsse.

Die Ausdünstungen sind nicht alle einer Art; sondern, nach Beschaffenheit der Körper, unterschieden. Es muß also das aus selbigen an den Fenstern entstehende Eis, nach dem Unterscheid der Ausdünstungen, auch unterschiedene Gestalten bekommen; und folglich ist der Grund aller Figuren, die man auf einer Fensterscheibe sehen kann, in dem Unterscheid der Ausdünstungen zu suchen.

Meine Fensterscheibe ist auch eine Fensterscheibe, und mit gewissen Figuren bemahlet. Wenn ich also wissen will, warum diese Figuren so, und

nicht anders geworden sind: so muß ich nothwendig auf ihren Ursprung zurück gehen, und untersuchen, wie die Ausdünstungen beschaffen gewesen, aus welchen sie entstanden sind.

So dachte ich, mein Herr, und diese Gedanken reuen mich noch nicht. Denn wie einfältig sie auch, beym ersten Anblick, scheinen: so sind doch die Folgen, die ich ganz ungezwungen daraus gezogen habe, so herrlich, so vortrefflich, so nützlich, daß ich es nicht aussprechen kann. Nachdem ich diesen Grund gelegt hatte, war es mir leicht, hinter die Wahrheit zu kommen.

Ich hatte den Tag vorher eine große Gesellschaft gelehrter Leute von allerhand Art bey mir gehabt. In einer solchen Gesellschaft wird gemeinlich viel geredet. Ich geriebt also auf die Gedanken, daß der Athem dieser gelehrten Versammlung ein grosses zu den wunderbaren Figuren meines Fensterscheibe bengetragen habe, wo nicht gar die einzige Ursache derselben gewesen seyn; und diese Gedanken kamen mir um so viel gegründeter vor, je unstreitiger es ist, daß die stärkste Ausdünstung des menschlichen Cörpers durch den Athem geschiehet. Die Ausdünstungen aber der in einem Zimmer befindlichen Körper sind die Ursache,

warum die Fenster bey kaltem Wetter mit Eis belegt werden.

Ich hatte also glücklich entdeckt, was es vor Dünste gewesen, welche verursachet, daß meine Fenster gefroren. Aber darum wußte ich noch nicht, woher die seltsamen und nachdenklichen Figuren entstanden. Ich mußte also weiter nachsinnen: Sollte nun meine Mühe nicht vergeblich seyn, so war es nöthig, daß ich die Natur der Ausdünstungen, die den Stoff zu den seltsamen Figuren meiner Fensterscheibe abgegeben hatten, genauer untersuchte. Ich that es, und befand, daß diese Ausdünstungen in dem Atem der in meiner Stube versammelten Gelehrten bestanden; daß dieser Atem größtentheils von ihnen gegangen sey, wann sie gesprochen, um ihre Gedanken auszudrücken. Aus diesen unstreitigen Wahrheiten machte ich folgenden Schluß, denn ein jeder, der fähig ist, von der Stärke und Schwäche eines Beweises zu urtheilen, nothwendig für bündig und unumstößlich erkennen muß.

Unsere Gedanken sind Bilder der Dinge, so außer uns sind: Die Worte, die wir sprechen, sind Bilder unserer Gedanken. Sprechen ist nichts anders, als den Atem auf eine gewisse Art von

sich lassen. Der Atem bestehet in gewissen Ausdünstungen. Folglich sind die Worte, die wir sprechen, nichts als Ausdünstungen unsers Körpers. Da nun aber die Worte Bilder unserer Gedanken, und die Gedanken Bilder der Dinge, die außer uns sind: so sind auch die Ausdünstungen unsers Mundes, wann wir sprechen, Bilder der Dinge, die außer uns sind. Wann nun diese Ausdünstungen, durch die Kälte zusammen gedrückt, sichtbar werden: so werden auch die Gedanken, deren Bildnis diese Ausdüstungen vorstellen, sichtbar. Werden die Gedanken sichtbar; so müssen wir auch nothwendig die Bilder der Dinge, die außer uns sind, und von welchen wir reden, in diesen sichtbar gewordenen Ausdüstungen erblicken. Q. E. D.

Nach dieser tieffinnigen Betrachtung war mir alles auf meiner Fensterscheibe klar und deutlich. Ich erinnerte mich der geführten Reden und war also im Stande, fast von einer jeden Figur meines gefrorenen Fensterscheibe eine gründliche Ursache zu geben.

Wir hatten von der Mathematik, Astronomie, Chemie, und Mythologie, von der hebräischen, arabischen, chinesischen und malabarischen Spras

the, vom Festungsbau, von Cometen, von Donner und Blitzen, und ich weiß nicht, von wie viel andern Dingen geredet. Der D. Bromley, der in den Figuren meiner Fensterscheibe so hohe Geheimnisse gefunden, hatte uns eine lange Stelle aus seiner Erklärung der Offenbarung Johannis vorgelesen, in welcher von der grossen Hure, die auf den Wassern sitzt, und von der Zahl des Thiers gehandelt wurde.

Alle diese schönen Raritäten sehen Sie auf meiner gefrorenen Fensterscheibe. Zwar in ziemlicher Unordnung; aber dieses ist kein Wunder: ich wundere mich vielmehr, daß eine solche Menge Ausdünstungen von so unterschiedener Art nicht noch auf eine wunderlichere und verwirrtere Weise vermischt worden. Es ist meines Gedankens, noch ziemlich ordentlich hergegangen, und außer dem Thiere mit dem Menschenkopf, den Bockshörnern und dem Raubenschwanze, wüßte ich keine einzige Figur auf der ganzen Fensterscheibe, deren Ursprung ich nicht erklären wollte. Vielleicht das gründe ich auch noch, woher dieses Thier entstanden. Da es mir mit meiner Fensterscheibe so weit gelungen ist, so verzage ich an nichts.

*Es ist mir schon mit den musicalischen Noten*

so gegangen. Anfangs wußte ich in der That nicht, was ich daraus machen sollte. Ich erinnerte mich nicht, daß wir von der Musik geredet hatten, und wunderte mich also ungemein, wo diese deutlichen Noten hergekommen. Endlich fiel mir bey, daß ein Sänger aus der Opera, der mit einem von der Gesellschaft, welcher ein Poete war, etwas zu reden, gehabt hatte, auf einige Minuten in meiner Stube gewesen war. Da verschwand meine Verwunderung, und ich bin geswiss versichert, daß man die Ursache dieser Noten in diesem Sänger suchen muß. Es sey nun, daß er mit dem Poeten, ohne daß ich es gewahr worden, von der Musik geredet, oder daß die Ausdünstungen seines Cörpers überhaupt so harmonisch gewesen, daß sie nicht anders, als in der Gestalt des Anfangs einer Arie, sichtbar werden können. Ich will mir darüber den Kopf nicht zerbrechen; sondern zu wichtigeren Dingen schreiten.

Den D. Bromley \*), der, als ein Geistlicher, keinen Widerspruch vertragen kann, und insonder-

\*) Es ist wirklich ein D. Bromley in England, der über die Offenbarung Johannis geschrieben hat; welches ich aber zu der Zeit, als ich dieses schrieb, nicht wußte.

heit in seinen Erklärungen der Offenbarung Iohannis eben so verliebt ist, als der bekannte Tiusieu war, hat es sehr geschmerzt, daß ich die Figuren meiner gefrorenen Fensterscheibe aus natürlichen Ursachen zu erklären gesucht, und dadurch die vortrefflichen und erbaulichen Gedanken, die er darüber gehabt hat, umgestossen habe. Er hat sich demnach bemüht, meine Erklärung lächerlich zu machen.

Sie werden sehen, mein Herr, daß alles, was er zu dem Ende gesagt, nichts heiße: Aber die Aufrichtigkeit, die ich in der Untersuchung meiner Fensterscheibe bisher gewiesen habe, erfordert, daß ich Ihnen auch von den Einwürfen, die man mir gemacht hat, Nachricht gebe.

Er frug mich neulich ganz höhnisch: Warum dann, wenn die Figuren meiner Fensterscheibe bloß von dem Athem der in meiner Stube versammelten Gelehrten entstanden, nicht alle Fenster so bemahlet worden? Und was dann die einzige Scheibe sonderbares an sich gehabt habe, wesfalls alle die gelehrten Ausdünstungen sich auf derselben versammlet? Ich antwortete ihm kürzlich: Es sey darum geschehen, weil sie zerbrochen gewesen. Denn da die Lust den stärksten Zug nach

der in der Fensterscheibe befindlichen Definition gehabt: so sey es kein Wunder, daß alle Ausdünkungen mit dahin gerissen worden; und weil nun wegen der Menge der Dünste ein Gedränge entstanden: so sey es gar was Natürliches, daß ein gut Theil derselben zurück bleiben müssen; und zwar eben auf der zerbrochenen Fensterscheibe, als zu welcher sie sich alle gebrungen, und also auch sonst nirgends, als auf derselben, die Verwandschaft leiden können. Ich erläuterte das, was ich gesagt hatte, mit dem Gedränge einer Menge Volks, das zu einer Thür hinaus will, und der gute D. Bromley verstummte.

Sonst hat niemand wider meine Erklärung etwas einzuwenden gehabt: Und wie wäre es auch möglich, da sie so gründlich ist? Mich deutet, ich habe mit unbestreitlichen Gründen dargethan, daß die Figuren meiner Fensterscheibe von dem Aihem der in meiner Stube versammelten Gelehrten entstanden. Und dieses ist eine Entdeckung, die nicht nur ganz neu, sondern auch von so grosser Nutzbarkeit ist, daß ich mich in meinem Gewissen verbunden achte, noch bey gegenwärtiger Parlamentsversammlung Ihro Majestät unsrem allergnädigsten Könige sowohl, als den beys-

den Häusern, dieselbe im Vertrauen bekannt zu machen. Ich werde dadurch die Pflichten eines wohlgesinnten Bürgers erfüllen, und mich um meine Nation, ja um die ganze Welt, unsterblich verdient machen.

Lachen Sie nicht, mein Herr! Ich rede die Wahrheit: Und wenn Sie nur belieben, der Gasche ein wenig nachzudenken, werden Sie besinn'd, daß kein besserer Verschlag zu glücklicher Entdeckung aller wider die Regierung, und die Ruhe eines Landes geschmiedeten Anschläge könne erdacht werden, als derjenige ist, den ich zu thun willens bin. Denn da die Figuren auf meiner gefrorenen Fensterscheibe so augenscheinlich zeigen, daß man alles, was zu Winterszeiten, wann es stark friert, in einem Zimmer vorgegangen, und geredet worden, aus den gefrorenen Fenstern lesen kann: so, deucht mich, wäre es eine heilsame Gasche, wenn es der Regierung gefallen wollte, zu verordnen, daß zu solchen Zeiten alle Morgen die Fenster in allen verdächtigen Häusern besichtigt werden sollten. In dem mitternächtlichen Theile von Großbritannien wäre eine solche Besichtigung am nöhtigsten, weil daselbst die Zahl der Mißvergnügten so groß ist, als die Küste. Ich hoffe, die

Regierung wird dieses erwegen, und meinen herrlichen Vorschlag nicht nur billigen; sondern auch belohnen.

Sie, mein Herr, wohnen in einem Lande, da es ungemein stark frieret. Meine Entdeckung kann also bei Ihnen fast noch mehr Nutzen schaffen, als bei uns, und Sie werden wohl thun, wenn Sie Ihrer Monarchinn Nachricht davon geben. Ich bin ihnen gut dafür, daß Sie diejenige Belohnung erhalten werden, die man für einen Vorschlag von der Wichtigkeit von einer so freigebigen und großmütigen Prinzessinn, als Ihre Herrscherinn ist, hoffen kann.

Ich verlange nicht, mein Herr, daß Sie die Belohnung, die Sie bekommen, mit mir theilen sollen. Ich bin zufrieden, wenn Sie mir nur die Ehre der ersten Erfindung lassen, und werde meine Mühe für überflüssig belohnet halten, wenn Sie belieben werden, die Wunder, die der Frost wirkt, nach der schönen Gelegenheit, die Ihnen Ihr Clima giebt, weiter zu erforschen, und mir Ihre Entdeckungen mitzutheilen. Ich ersuche Sie darum, mein Herr, und habe aus keiner andern Ursache Ihnen von meiner gesbrochenen Fensterscheibe eine so umständliche Nachricht gegeben, als um

Sie zur Betrachtung einer Sache aufzumuntern, welche Sie, weil sie bei Ihnen gar zu gemein ist, vielleicht bisher ihrer Untersuchung nicht wehrt geachtet haben. Ich habe zu eben dem Ende an einen Gelehrten in der Terra del Fuego, und nach einer unbekannten Insel unter dem Südpol, Angelspont genannt, welche der zu Brinn stehende Prinz von Chabanois, der sich einen König davon schreibt, entdecket, und nach seiner Gemahlin, Angelique du Pont, also betitelt haben will, geschrieben: So bald ich Antwort erhalten, werde ich nicht ermangeln, Ihnen auch von den Gedanken Nachricht zu geben, welche die dastigen Gelehrten über meine gestornte Fensterscheibe haben.

Indessen, mein Herr, will ich Sie nochmalen inständigst gebeten haben, meine Entdeckung, die ich mir gemacht zu haben einbilde, nach der grössten Schärfe zu beurtheilen. Sie sind geschickt dazu, das weiß ich, und können mich nicht allein, wenn ich, über Verhossen, gefehlet eines bessern unterrichten; sondern auch durch die Anmerkungen, die Sie vielleicht schon gemacht haben, meine Gedanken verstärken. Ich lehre mich an diesjenigen nicht, die mich auslachen, daß ich einem

Samojeden viel von einer gestornten Fensterscheibe  
vorschwaze, und behaupten, daß man in einem  
Lande, welches mit einer fast immerwährenden  
Finsterniß bedecket ist: Quod latus mundi nebulae,  
malusque Jupiter urget; und dessen Einwohner wie die Thiere in Höhlen und Löchern  
liegen, nicht einmal wißt, was ein Fenster seyn.  
Ich traue dem Herrn Medlen, der ihren Ballast  
in Beresowa, und ihr prächtiges Lustschloß, unsern  
Gobskaja an dem Obn, mit seinen Augen gesehen  
hat, mehr, als den elenden Büchern, in welchen  
die abgeschmacktesten Fabeln von ihrer vortrefflichen  
Nation enthalten sind.

Wofern Sie es für gut finden, können Sie  
diesen Brief in der Versammlung der vortrefflichen  
Köpfe verlesen, welche, wie ich von dem  
Herrn Medlen vernehme, wöchentlich viermal,  
unter Dero Aufsicht, zusammen kommen. Es wird  
mir eine Ehre seyn, solchen Leuten bekannt zu  
werden, und Sie würden mich Ihnen ungemein  
verbinden, wenn Sie die Güte haben wollten,  
diese gelehrte Gesellschaft, in meinem Namen, ges  
horsamst zu ersuchen, mich, in Betracht meiner  
grossen Verdienste, aus eigener Bewegniß, zu ih  
rem Mitgliede anzunehmen.

Ich könnte Sie dieser Mühe überheben, und nur selbst in einem wohl gesetzten Schreiben der Gesellschaft die grosse Begierde zu erkennen geben, welche ich habe, die Zahl ihrer Glieder zu vermehren; aber dieses ist nicht Sitte in unserm Lande. Wer bei uns Lust hat, in eine gelehrte Gesellschaft aufgenommen zu werden, der begnügt sich, an das Haupt derselben einen, mit einem Wunderbilde begleiteten, Brief zu schreiben; so ist die Sache richtig. Dieser Gebrauch gefällt mir wohl: Denn auf solche Art ist die Aufnahme dem neuen Mitgliede um so viel rühmlicher, weil es läßt, als seyn sie ohne sein Gesuch geschehen. Ich habe mich also von der läblichen Gewohnheit meiner Landsleute nicht entfernen wollen, und glaube, daß dieser Brief mir Ihren Vorspruch bei der gelehren Gesellschaft, deren Haupt Sie sind, und die Ehre, ein Mitglied derselben zu heißen, zuwege bringen werde.

Ich bin zwar nicht ehrgeizig; aber ich kann Ihnen doch nicht bergen, daß es mir eine sonderliche Freude seyn würde, wenn meine Landsleute durch meine Aufnahme in eine so berühmte Gesellschaft, als die iibrige ist, überführt werden möchten, daß es außer dieser Insel Leute gebe,

die meine Verdienste besser zu erkennen wissen, als mein undankbares Vaterland.

Gewiß, mein Herr, ich möchte Blut weinen, wann ich daran gedenke, wie sehr der Geschmack meiner ganzen Nation verdorben ist. Sie werden vermuhtlich wohl gehöret haben, wie lecker wir Engländer in Essen und Trinken sind; wie wir an unsren Speisen künsteln, und alles für abgeschmackt halten, was nicht unsren verwöhnten Gaumen aufs empfindlichste küzelt. Dieses Verderben einer sonst vortrefflichen und klugen Nation ist zu beklagen; aber noch mehr ist zu bedauern, daß wir, in Ansehung der Nahrung unserer Seelen, eben so lecker und eben so unmäßig sind, als in unserm Essen und Trinken.

Ich kann mit Seneca sagen: Quemadmodum omnium rerum, sic littararum quoque intemperantia laboramus. Diese Unmäßigkeit im Wissen hat sich unter den Gelehrten dieser Insel so sehr ausgebreitet, daß ich und meines Gleichen, die wir durch unsere Reden und Schriften unser gerechtes Missfallen darüber an den Tag legen, diesem Unwesen zu steuern nicht vermögend sind; ja noch dazu, wegen der Mäßigkeit im Wissen, der wir uns befehligen, für einfältige, ungelehrte

Leute gehalten, und als elende und armselige Scribenten, wie man uns gar verächtlich nennt, fast von jedermann ausgezischtet werden. O tempora! o mores! Man geht mit uns um, daß es zu bejammern ist, und ich selbst habe es mehr als einmal erfahren, daß alle Gemühung, den Vorsatz unserer leckern Gelehrten zu erhalten, vergeblich sei.

Ob man mir demnach gleich rähten wollen, der hiesigen Königlichen Societät der Wissenschaften von meinen Entdeckungen Nachricht zu geben, und meine Gedanken über die gestornte Fensterscheibe dem Urtheile derselben zu unterwerfen: so habe ich doch Bedenken getragen, diesem Rahte zu folgen. Was kann ich von einer Gesellschaft hoffen, deren Glieder mit allen Gelehrten meiner Art fast in offenbarem Kriege leben, und vor unsfern herrlichen Schriften einen fast unüberwindlichen Ekel bezeugen?

Ein Gelehrter, der einen Brief, als derjenige ist, den ich die Ehre habe an Sie zu schreiben, an eine gelehrte Gesellschaft richtet, erweckt bei dem Leser den Verdacht, daß er einen Platz in derselben suche, und, wenn er dieser Ehre nicht gewürdiget wird, ein allgemeines Gelächter. Ich

mag nicht, daß man mich auslache: und daß mich unsere Societät der Wissenschaften, meiner gefrorenen Fensterscheibe wegen, in die Zahl ihrer Mitglieder aufnehmen werde, kann ich ohne Thorheit nicht hoffen.

Ich begehre es auch nicht. Denn wer will mir gut dafür seyn, daß sie mich nicht, wenn ich fertführe, nach meinem Geschmacke zu schreiben, unter dem Vorwand, sie habe Schimpf von mir, wieder ausschaffen würde? Ich kenne sie gar zu wohl. Sie versteht kein Ehrenwort, und wenn man ihr, aus Höflichkeit, verspricht, sich zu bessern, und sich zu bemühen, solche Schriften ans Licht zu stellen, welche fähig, zu verhindern, daß die getroffene Wahl sie nicht gereue: so macht sie Ernst daraus, und hält sich berechtigt, dieses, als eine Schuldigkeit, zu fordern. Ich liebe die Freiheit, und lasse mir die Hände so nicht binden. Würde es mir also nicht eben so gehen, als meinem wehrten Freunde, Mr. Makewind?

Dieser junge Mensch ist einer der vorzüglichsten Köpfe unserer Zeit, und wird wenige seines gleichen haben. Man hat an ihm, von seiner Kindheit an, vielen Witz, und eine ungemein starke Einbildungskraft wahrgenommen. Diese

vor trefflichen Gemüthsgaben sind mit den Jahren immer stärker geworden, und alle, die ihn kennen, geben ihm das Zeugniß, daß er in seinem 14ten Jahre Dinge gethan, darüber man erstaunen muß.

Die Eltern sparten nichts an seiner Erziehung, weil sie sich von einem Knaben so guter Hoffnung mit Recht grosse Dinge versprechen konnten. Sie gaben ihm die geschicktesten Lehrmeister: Aber keiner von allen war so geschickt, daß er ihm eine Lust zu den Anfangsgründen der Wissenschaften hätte beibringen können, in welchen jungen Leute pflegen unterrichtet zu werden. Er sahe dieses als Kleinigkeiten an, und trachtete nach höhern Dingen.

Man schickte ihn demnach, wie er kaum 17 Jahr alt war, nach Cambridge. Ich weiß nicht warum. Denn man will für gewiß sagen, daß er sich schon seit seinem 12ten Jahre nicht undeutlich merken lassen, daß er mit der gemeinen Art zu studiren nicht zufrieden sei, und es als eine grosse Thorheit ansähe, daß man die schönste Zeit des menschlichen Lebens mit einem verdrießlichen Lernen zu brächte, die man mit mehrerm Ruhm anwenden könnte, andere zu lehren. Ich weiß nicht, ob sich dieses so verhält: so viel weiß ich,

dass er seine Lehrer zu Cambridge nicht für würdig gehalten, das Geringste von ihnen zu lernen. Ein so außerordentlicher Kopf brauchte keines Unterrichts. Er war klüger, als sie alle, und fieng sein Studiren da an, wo andere Gelehrte auf hören.

Es fand sich zu der Zeit die, allen rechtschaffenen Gelehrten so nöthige, Dreistigkeit bei ihm ein. Er schrieb demnach Bücher, und zeigte also, dass es grossen Köpfen ein leichtes, auch ohne etwas gelernt zu haben, von allerhand Materien die schönsten Sachen zu schreiben. Oxford war der Ort, da er anfieng sich hervor zu thun. Er that es mit sonderlichem Glücke, und alles, was er anfieng, gieng ihm um so viel besser von staten, je weniger er in seiner Arbeit von der verschlechten Eigenschaft des Verstandes, welche man die Beurtheilungskraft nennt, beunruhiget und gehindert wurde.

Diese glückselige Geschaffenheit seines Mühts machte, dass die gelehrte Welt mit einer vortrefflichen Schrift nach der andern beschenkt, und in die äusserste Bestürzung gesetzt wurde. Niemand war fähig zu begreifen, woher einem so jungen Menschen die Weisheit gekommen, und

jedermann wunderte sich, wie ein Mensch, der nicht eine Wissenschaft recht studiret, in allen so beschlagen seyn könnte. Viele besorgten, er würde sich endlich erschöpfen, und einige prophezeeten ihm gar einen frühen Tod. Der Ausgang hat gewiesen, daß die Sorge der ersten unnöthig gewesen, und ich wünsche, daß die Weissagung der letzten falsch seyn möge. Gott verleihe dem Herrn Makewind ein langes Leben! Wir würden an ihm gar zu viel verlieren.

Aber wieder auf die Christen dieses grossen Mannes zu kommen, so waren sie alle von aussnehmender Schönheit, und kann man mit Wahrheit sagen, daß die Welt dergleichen nicht gesehen.

Der Hauptzweck aller seiner Arbeit war, die leichte und gemädeliche Schreibart, die wir in unserer Sprache Bombast nennen, und welche seit einiger Zeit ziemlich in Abnahme und Verachtung gerahmen ist, wieder in den Gang zu bringen, die Sribenten von dem schweren Joch der Sprachkunst zu bestrelen, und, durch Widerlegung des Horaz und Boileau, die Herrschaft des Reims, über die Vernunft, zu behaupten. Gewiß, ein Unternehmen, das vielen Muht und Geschicklich-

Zeit erforderte, und welches von dem Herrn Ma-  
lewind auf eine so sonderbare Art ausgeführt  
worden, daß man nichtwendig seine Klugheit be-  
wundern, und gestehen muß, daß niemand, als er,  
geschickt dazu gewesen.

Er sahe wohl, daß es eine vergebliche Arbeit  
seyn würde, wenn er gerade zu, und ohne Ums-  
schweif, den Bombast vertheidigen, die Sprach-  
kunst verwerfen, und den Horaz und Boileau wi-  
derlegen wollte. Er war viel zu schlau, als daß  
er nicht hätte merken sollen, daß dieses bey so  
verderbtem Zustande der Welt, ein sicheres Mittel,  
sich lächerlich zu machen. Er war demnach so  
listig, daß er nicht eigene Regeln vom Bombast  
gab, sondern sandte nur allerhand kleine Schrif-  
ten von unterschiedlichem Inhalt in die Welt, in  
welchen diese vortreffliche Schreibart in ihrer gans-  
zen Schönheit zu sehen war. Er schrieb kein ei-  
gen Buch wider die Tyrannen der Sprachkunst,  
sondern begnügte sich, in seinen Schriften keine  
einige ihrer Regeln zu beobachten. Den Horaz  
und Boileau, griff er nicht namentlich an; er  
lobte sie vielmehr zum Scheine: Aber er vers-  
tigte selbst Gedichte, die so beschaffen waren, daß  
kluge und nachdenkende Leser wohl sahen, daß sie

diesen beiden grossen Dichtern, und den von ihnen gegebenen Regeln, zum Troß geschrieben.

Wer da weiß, daß ein gutes Exempel mehr ausrichtet, als die besten Lehren, der wird mit mir bekennen, daß der Herr Makewind sich derse- nigen Klugheit und Behutsamkeit bedienet habe, die zu Ansführung eines so wichtigen und nützlichen Vorhabens erforderet wird.

Ich und alle andere so genannte armselige Scribenten freueten uns von Herzen, daß in unsfern Tagen ein so herzhafter Mann aufgestanden, und schmeichelten uns mit der Hoffnung, durch die Hülfe dieses Helden unsfern verloßchenen Ruhm wieder hergestellt zu sehen. Allein die Schaar der leckern und naseweisen Schreiber verdoppelte ihre Wut wider uns, und handthierte insonderheit unsfern Goliath so übel, daß ein Mann von geringem Muht und einiger Schamhaftigkeit sich würde haben abschrecken lassen, und es verschworen haben, jemalen die Feder wieder anzusezen. Allein sie fand an dem Herrn Makewind, was sie suchte, und nichts war fähig, unsfern Helden von seinem loblichen Vorhaben abwendig zu machen. Er lehrte sich an alle Spöttereneyen seiner Meider nichts, sondern blieb unbeweglich;

Ille velut Pelagi rupes immota resistit!  
 Ut Pelagi rupes, magno veniente fragore,  
 Quae sese multis circum latrantibus undis  
 Molet tenet: Scopuli nequicquam et spumea circum  
 Saxa fremunt, laterique illisa refunditur alga.

Er fuhr fort, uns armelinge Scribenten durch seine herrlichen Schriften zu erbauen, und unsere Gegner zu quälen. Seinem Benspiele folgten viele, und es gewann das Ansehen, als ob die gute Sache endlich triumphiren würde.

Unsern Feinden ward allgemach nicht wohl dabei zu Muhte. Sie sahen, daß das lehrreiche Benspiel des Herrn Malewind von unbeschreiblicher Kraft war. Sie sahen, daß dieser tapfere und rüstige Scribent durch Spott und Drohungen nicht zu schrecken: Sie suchten ihn also auf eine andere Art zu gewinnen, in der festen Hoffnung, mit dem Reste der armeligen Scribenten leicht fertig zu werden; und die königliche Societät der Wissenschaften mußte dem Herrn Malewind einen Platz anbieten.

Dieses war, ihrer Meinung nach, ein listiger Streich, und unsere Feinde machten sich die sichere Rechnung, der Herr Malewind würde, wo nicht durch das Benspiel seiner Collegen ganz

umgelehrt, dennoch durch die Ehre, welche ihm eine so berühmte Gesellschaft erwiesen, bewogen werden, seine Hand von uns abzuziehen, und es nicht mehr so offenbar mit uns zu halten.

Wie aber den wenigsten diese geheime Absicht der Societät bekannt war: so gerieht ganz London in die äusserste Verwunderung, als es kund ward, daß Mr. Makewind in die Societät der Wissenschaften aufgenommen sey. Man konnte sich nicht darinn finden, daß eine so berühmte Gesellschaft einen Menschen zu ihrem Mitgliede erwählet, dessen Schriften ihren Absichten so sehr entgegen waren, und von welchem sie also, menschlichem Ansehen nach, mehr Schande, als Ehre, zu erwarten hatte: Und wenn ich ihnen die Verwirrung, die Bestürzung, und den Lerm, so dieser unvermuhte Entschluß der Societät in dieser Stadt erregte, nach lassen Umständen beschreiben wollte: so müßte ich eine Beredsamkeit besitzen, die mir fehlet. Ich sage nur so viel, London gerieh fast in den Zustand, in welchem sich Egypten befand, als der Würgeengel ansgieng, die Erstgebuhrt zu schlagen.

- - concussam bacchatur fama per urbem  
Lamentis, gemituque et foemineo ululatu

Tecta fremunt, resonat magnis plangoribus aether,  
 Non aliter, quam si immissis ruat hostibus omnis.  
 Carthago, aut antiqua Tyros, flammaeque furentes  
 Culmina perque hominum volvantur perque deorum.

Dreyen der vornehmsten Frauen gieng es darüber unrichtig. Vier säugende Mütter liessen für Bestürzung, ihre Kinder auf die Erde fallen, von denen zwen auf der Stelle todt blieben, und zwey so viel bekamen, daß sie vermuhtlich Zeit ihres Lebens gebrechlich bleiben werden. Ein gewisser Lord wollte, wie er hörte, was sich begeben hattet, die Achseln zucken, und siehe, die eine Schulter erstarrte, und ist seit dem immer höher gewesen, als die andere. Mr. Phips, der ehedessen die Ehre vergebens gesuchet hatte, die dem Herrn Makewind ohne seine Bemühung wiedersfahren war, machte es wie Achitophel, und erhing sich aus Verzweiflung selbst. Und, was das erbärmlichste, so starb die Mutter des Herrn Makewind vor Freuden. Ein wunderbar Gemisch von Bestürzung und Freude beklemte ihr mütterliche Herze dergestalt, daß sie, indem sie ihren Sohn aufs jährlichste umarmete, und demselben Glück wünschen wollte, eben wie jene Römerinn, die ihren Sohn, den sie todt geglaubet, aus der Schlacht

Schlacht wieder kommen sahe, in Ohnmacht fiel niedersank, und in den Armen ihres geliebten Sohnes den Geist aufgab. Ruhe sanft, glückseliger Leib, der du einen vortrefflichen Mann getragen hast! Ich weiß, mein Herr, Sie wünschen ihr mit mir:

*tenuem et sine pondere terram  
Spirantesque crocos et in urna perpetuum ver.*

Die Spötter indessen waren nicht faul, sich über diese unvermuhtete Aufnahme des Herrn Makewind lustig zu machen. Der eine sprengte aus, die Societät der Wissenschaften hätte den Herrn Makewind mit eben der Bedingung aufgenommen, unter welcher ehedessen Sylla einem schlechten Poeten seine Verse belohnet, das ist, er habe eidlich angeloben müssen, ferner nichts zu schreiben. Ein anderer sprach: Die Societät wäre üppig worden, und wollte durch solche Mitglieder, als der Herr Makewind, den Glanz ihrer Schönheit vermehren, wie das Frauenzimmer durch die Schönspflüsterchen. Ja der Herzog von N... war gar so arg, daß er zu dem französischen Gesandten, dem Grafen von B..., der sich auch über das Verfahren der Societät wunderte, auf Fran-

gößlich sagte: Pourquoi s'en étonner, Monsieur ? Ne savez-vous pas que la Société est un corps mystique ? Il faut donc, qu'elle ait ses parties honteuses.

Was mich und andere ehrliche Leute anlange: so waren wir äußerst betrübt, daß man uns einer so grossen Ehre berauben wollte. Anfangs war dieses unser Trost, daß entweder der Herr Makewind die ihm angebotene Ehre ausschlagen, oder, wenn er sie annahme, vielleicht die ganze Societät der Wissenschaften mit der Zeit auf unsere Seite ziehen würde; aber wie bestürzten wir nicht, als derselbe ein Dankesagungsschreiben an die Societät drucken ließ, in welchem er bekannte, daß seine Christen bisher nicht viel mehrt gewesen, und heilig angelobt, sich zu ändern, und inskünftige in allem nach dem Geschmacke der Gesellschaft zu richten. Dieses Bekennen, diese Zusage war ein Donnerschlag in unsren Ohren; wir sahen nunmehr wohl, daß wir auf die Art von dem Herrn Makewind weiter nichts Gutes zu hoffen hätten, und unsere Feinde konnten die Freude, welche sie darüber empfanden, daß sie uns einen solchen Mann abspännig gemacht, nicht bergen.

Doch diese Freude währete nicht lange, und mit derselben endigte sich auch unsere Betrübniss.

*Naturam expellas furca tamen usque recurret.*

Magister Makewind, der, durch die ihm unkämmbar angestrahlte Ehre geblendet, in der ersten Hize ein so unbedachstes Versprechen geschanzt hatte, kam endlich wieder zu sich selbst. Das Gewissen wachte auf. Er sahe, wie sehr er seine Brüder betrüdet hätte. Er bereute es, und schrieb, zu großem Troste des betrübten Häufleins der elenden Scribenten, solche Bücher, daß man wohl sehen konnte, daß alles, was er in seinem Dankesagungsschreiben der Gesellschaft Gutes vorgesagt hatte, nur Ehrenworte gewesen, die ihm nicht von Herzen gegangen.

Der Societät gefiel dieses nicht: Doch schwieg sie anfangs stiller dazu. Sie hielte dafür, man müsse mit Magister Makewind, als einem jungen Menschen, Geduld haben. Die Besserung geschehe nicht durch einen Sprung: Er würde noch wohl werden. Allein diese Hoffnung schlug fehl. Magister Makewind legte das Stillschweigen der Societät so aus, als wenn sie seine Aufführung billigte. Er wagte es demnach, und trat völlig

wieder auf unsere Seite. Er gab Schriften ans Licht, die, eben wie die vorigen, voller Bombast und Uebertretungen der Gesetze der Sprachkunst waren. In seinen Gedichten war der Reim das Hauptwerk, und die Vernunft erschrecklich gemisshandelt. Sie können leicht gedenken, wie sehr uns dieses erfreuet; und wie hergegen unsere Feinde, und das Haupt derselben, ich meine die Societät der Wissenschaften, sich geärgert habe, als sie gesehen, daß ihr lästiger Anschlag zu ihrem eigenen Schaden ausgeschlagen. Und gewiß, die Societät war übel daran: Sollte sie ein, nach ihrer Meinung, unwürdiges Mitglied auf eine gewaltsame Art von ihrem Körper absondern: so müßte sie ihre eigene Unvorsichtigkeit im Wählen bekennen, und die Naché, eines ihr ehemaligen so gefährlichen Mannes, befürchten. Sollte sie ferner zu der Aufführung des Herrn Makewind stille schweigen: so war zu besorgen, man möchte denken, sie billige alles, was er vornehme. Und in der That fanden sich Leute, die dieses aussprengsten, und die Societät kam dadurch in einen Ruf, den sie sich nicht für rühmlich hielt. Es vergieng ihr demnach die Geduld, und sie machte den unerhörten Schluß, den Herrn Makewind, als ein

faules Gliedmaß, von ihrem Körper zu trennen. Er ward also förmlich ausgestossen, und sein Name in dem Register der Glieder der Societät ausgelöscht.

Gehen Sie, mein Herr, so springet man hier mit ehrlichen Leuten um. Wollten Sie es mir also wohl ratzen, daß ich einen Platz in einer Gesellschaft suchen sollte, der man es so wenig zu Dank machen kann, daß auch Magister Makewind in ihre Ungnade gefallen? Ich habe Ihnen die Historie dieses geschickten Kopfes etwas unständlich erzehlet, damit Sie die Verdienste desselben, und den Eigensinn der Societät, welcher auch ein solcher Mann nicht gut genug gewesen ist, desto besser erkennen mögen. Sie werden, hoffe ich, aus dem, was ich bisher geschildert habe, zur Gnüge ersehen, daß meine Klagen über den bedrängten Zustand der Gelehrten meistner Art nicht ungegründet sind, und daß wir Ursache haben, bei auswärtigen Nationen, und entlegenen Völkern, den wohlverdienten Ruhm zu suchen, welchen uns unser Vaterland so halsstarrig verweigert.

Sagen Sie mir, ist es nicht was unerhörtes, so mit einem Manne zu verfahren, der von so

grossen Verdiensten ist, als der Herr Makewind? Mit einem Manne, dem, auch nach dem Zeugniß seiner Feinde, unsere ganze Nation unendlich verbunden ist? Ich habe gar oft gehört, daß man gesagt hat, die Schriften des Herrn Makewind bewegten die Leser zum Mitleiden und Lachen. Mich deutet, ein Scribent, der diese zwei Gemüthsbewegungen bei einer Nation erregen kann, die ihrer Schwermühtigkeit und Grausamkeit wegen so rüchtig ist, verdient die Ehrerbietung eines ganzen Volks, und eine öffentliche Belohnung.

Alein statt dieser Belohnung hat man dem Herrn Makewind den empfindlichsten Schimpf angethan. Sie können leicht erachten, wie sehr den ehrlichen Mann dieses schmerzen müsse. Er war anfangs untröstbar, und siehe alle menschliche Gesellschaft. Ja er hatte so höse Stunden, daß man besorgte, er möchte gar von Sinnen kommen; und es fehlte nicht viel, so wäre er seinem Vater, der vor Kummer über den Unfall seines Sohnes, wie die Mutter vor Freuden über dessen Glück, plötzlich gestorben ist, in die Ewigkeit gefolget.

Noch lebet er; und fängt an, sich in sein Unglück zu finden. Er thut wohl daran; Und

miß deucht, ich thue auch nicht übel, wenn ich mich an seinem Exempel spiegle, und nicht ferner vergebliche Mühe anwende, meinen eignesinnigen und undankbaren Landesleuten zu gefallen. Wollen sie meine Verdienste nicht erkennen, so können sie es bleiben lassen. Ich habe gehan, was ein ehrliebender Sribent thun kann. Da alle meine Arbeit vergebens ist, so schüttele ich den Staub von meinen Füssen, und gehe von nun an rein zu den Samojeden.

Nehmen Sie mich auf, mein Herr, und glauben, daß ich des Verfalls einer so politen Nation, als die Ihrige ist, nicht unwürdig bin. Ich werde gewiß Ihre Gesellschaft nicht verunzieren. Dieser Brief, den ich Ihnen schreibe, wird Sie von meiner Geschicklichkeit überführen, und die Wirkung haben, die ich wünsche.

O wie werden meine Landsleute grüßgrammen, wenn ich mich hinsort Societatis Scientiarum Articæ, quæ Beresovae est, Socium nennen werde! Es wird ihnen dieses durch die Seele gehen. Aber wer kann ihnen helfen? Sie haben es um mich, und alle Sribenten meiner Art, wohl verdient, daß ich ihnen diesen Verdruß mache. Sie hassen uns, und ich bin versichert,

sie wünschen, daß uns der Teufel alle nach Nova Zembla führe. Aber sie wissen nicht, was sie bitten. Sie sollten uns wohl missen, wenn wir nicht mehr vorhanden. Denn wären wir nicht, womit wollten sie ihre Zeit hinbringen? Wo wollten sie wohl etwas zu lachen und zu spotten finden? Wo wollten sie wohl mit ihren sinnreichen Einfällen hin? Ich sehe es nicht ab: und mache dahero den Schluß, daß wir einem Lande unentbehrlich sind. Abermal ein Beweis unserer Vortrefflichkeit, welchen ich Sie, nicht aus der Acht zu lassen, bitte, und welchen ich mit leichter Mühe noch weiter ausführen könnte.

• • • *extremo ni jam sub fine laborum*

*Vela traham, et terris festinem advertere proram.*

Ich will mir aber vorbehalten, diese bishero noch nicht erkannte Notwendigkeit und Vortrefflichkeit der elenden Sribenten, in einer eigenen Schrift, so gründlich zu behaupten, daß, wosfern noch ein Fünftel Redlichkeit in unsern Feinden ist, die so Unglückselige hoffentlich in sich gehen, und aufhören werden, uns ferner zu kränken.

Ich nehme mir die Freyheit, Ihnen einige

Seltenheiten zu übersenden, die ich neulich mit einem Schiffe aus Grönland erhalten habe. Sie bestehen in einem Schachspiel von Eis, welches von der spielenden Natur so gebildet worden, in einigen seltenen Vögeln, und in einer gewissen gelblichen Materie, welche von demjenigen, der mich damit beschenkt hat, für einen schwefelichsten Auswurf des Berges Hella ausgegeben, von andern aber für den Auswurf eines grönländischen oder isländischen Bäuren gehalten wird. Ich überlasse es Ihnen, zu untersuchen, wer Recht hat: und gestehe gerne, daß ich in solchen Sachen unerfahren bin. Es sey, was es wolle: so ist es doch eine Rarität.

Der Herr Malewind, der eben ben mir ist, empfiehlt sich Ihnen bestens, und wird sich ehestens die Freyheit nehmen, selbst an Sie zu schreiben. Wäre es nicht möglich, daß Sie diesem ehrlichen Manne, dem es unerträglich ist, nach dem Unglücke, so er gehabt hat, in seinem Vaterlande zu leben, ben Ihnen eine anständige Bedienung verschaffen könnten? Denken Sie darauf, mein Herr, ich bitte Sie. Der Herr Malewind verdient es. Sie dürfen nicht befürchten, daß es ihm ben Ihnen zu kalt seyn werde. Er ist ein

Poet; und der Microcosmus eines Dichters hat ein so starkes Centralfeuer, daß er eben der Sonne nicht bedarf. Magister Makewind würde also in Nova Zembla noch schwitzen.

Haben Sie die Güte, und heehren mich, so bald es geschehen kann, mit einer Antwort; Sie werden mich dadurch ungemein erfreuen.

Ich habe die Ehre, mit aller erßanlichen Hochachtung zu seyn,

Mein Herr,

Dero

London,  
den 20 März, 1752. ergebenster Diener,  
R. C l i f t o n.

Der sich selbst entdeckende

X. Y. Z.

Oder

E-c-s H-rm-n B-cm-st-rs,

Rev. Minist. Candidati,

aufrichtige

Anzeige der Ursachen,

die ihn bewogen,

die Geschichte von der Zerstörung

der Stadt Jerusalem

mit kurzen Anmerkungen zu erläutern,

und

diese Anmerkungen unter einem falschen Namen

aus Licht zu stellen,

zur Beruhigung und zum Trost

des

(S. T.)

Herrn Magister Sievers,

imgleichen

zur Rettung der Unschuld seiner Absichten

wider allerhand ungleiche Urtheile und

Deutungen zum Drucke befördert.

---

Leipzig, 1733.

B O I L L A U .

Quel tort lui fais-je enfin? ai-je par un écrit  
Pétrifié sa veine, et glacé son esprit?

---

## Vorrede des Verlegers.

---

**G**es ist nunmehr ungefähr ein halb Jahr, daß mir gegenwärtiges Manuscript zu Händen kam; und ich bin versichert, der geneigte Leser werde es mir schlechten Dank wissen, daß ich ihm eine Schrift, die unstreitig, wo er nicht gar zu mürisch ist, viel zu seiner Belustigung beytragen wird, so lange vorenthalten habe. Doch hoffe ich, wegen dieser Verzögerung, leicht Vergebung zu erhalten, wenn ich sage, daß ich nimmer die Herausgabe meines Manuscripts so lange würde aufgeschoben haben, wenn ich nur versichert gewesen wäre, daß es dem Verfasser desselben nicht entgegen seyn würde, seine Arbeit ohne sein Vorwissen in öffentlichem Druck erscheinen zu sehen.

Leute meiner Art sind zwar wegen ihres engen Gewissens in diesem Falle nicht sonderlich berühmt; allein, was man auch von dem Eigennuße der Buchhändler sagt; so kann ich doch versichern, daß ich Bedenken getragen habe, einem Scribenten durch die Gemelumachung einer Schrift Verdrüß zu machen, die er vielleicht nur zu seinem Zeitvertreib verfertiget hat, und mir also alle Mühe von der Welt gegeben, den wahren Urheber des sich selbst entdeckenden X. Y. Z. kennen zu lernen, um von ihm sowohl die Einwilligung zu der Herausgebung seiner Schrift, als auch eine Erklärung einiger darinn vorkommenden dunkeln und verdorbt Stellen, zu erlangen.

Allein alle meine Bemühung ist vergeblich gewesen. Derselbe, von dem ich das Manuscript erhandelt habe, versicherte mich zwar, daß der X. Y. Z. selbst Verfasser desselben sey, und diese Satyre zu keinem andern Ende geschrieben habe, als um sich theils an dem Herrn Magister Sievers wegen einiger in der ersten Wut gegen ihn ausgestossenen harten Reden zu rä-

chen, und theils einigen elenden Tröpfen, und scheinheiligen Heuchlern, die seine Anmerkungen über die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem für ein Pasquill ausgerufen, und ih<sup>n</sup> eines Missbrauchs der Schrift beschuldigt hätten, ihre Unwissenheit und Thorheit vorzustellen. Um mich hiedon zu überzeugen, berief er sich auf die Gleichheit der Schreibart: Aber durch alles, was er mir vorsagte, ward ich nicht klüger, weil er mir nicht sagen konnte, wer denn eigentlich der X. Y. Z. sey.

Schrieb daher an einen berühmten Mann in Lübeck, und ersuchte ihn, mir zu melden, wer denn eigentlich der X. Y. Z. und wo er anzutreffen sey? Seine Antwort war: „Es sey ihm unmöglich, mein Verlangen zu erfüllen. Weil er selbst nicht für gewiß sagen könnte, wer die Anmerkungen über die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem gemacht habe. Man habe zwar ansfangs einen gewissen Mann in Lübeck dieserwegen in Verdacht gehabt; allein, da der Herr Magister Sievers öffentlich gesaget habe, und noch beständig behauptete, daß

dieser Mann ein elender Stümper und der dummste Ignorant sey: so falle dieser Verdacht von selbst weg. Neberdem achte dieser Mann den Herrn Magister Sievers so wenig, daß er nur darüber lachte, wenn er hörte, was derselbe von ihm urtheile; und sey es also nicht wahrscheinlich, daß er sich einen Gegner würde auserlesen haben, an dem, seiner Meinung nach, so wenig Ehre zu erjagen, oder daß er, wenn er ja einmal habe versuchen wollen, einen stolzen Jüngling zur Erkenntniß dieses Elendes zu bringen, sich weiter mit einem Menschen abgeben werde, an dem alle Hoffnung verloren, u. s. w."

Da ich nun auch in dieser Antwort so wenig Trost fand, verzweifelte ich, und ließ alle Hoffnung, den wahren X. Y. Z. jemalen kennen zu lernen, gänzlich fahren. Es haben sich zwar nach der Zeit viele gefunden, die mir bald diesen, bald jenen, - als den rechten Urheber der Anmerkungen über die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem, genannt haben: Allein ich habe mich an diese Nachrichten so wenig

nig gekehret, als an das Vorgeben desjenigen, der mir neulich als ein sonderbares Geheimniß offenbarte, daß nicht der X. Y. Z. sondern sein Bruder, der noch ein ärgerer Spötter sey, das Manuscript so ich jeho der Welt vor Augen lege, verfertiget habe.

Es kann mir endlich gleich viel gelten, wer der X. Y. Z. und sein Vertheidiger sey. Ich bin zufrieden, daß ich der Welt eine Schrift mittheilen kann, die ihr nohtwendig gefallen, und mir denjenigen Vortheil bringen muß, den ich mir sicher versprechen kann, wenn ich den guten Abgang der Satyre ansehe, auf welche sie sich beziehet.

Der Verfasser derselbe wird es indessen nicht übel nehmen, daß ich seine Arbeit wider sein Wissen und Willen herausgabe. Ich kenne ihn nicht, und er kann es mir unmöglich verdenken, daß ich meinen Vortheil, und die Ehre, etwas zum Vergnügen der klugen Welt beygetragen zu haben, allen andern Betrachtungen vorziehe.

Nur bedaure ich, daß ich nicht im Stande bin, die Lücken meines Manuscripts auszufüllen, und

dieses um so viel mehr, weil, so viel ich urtheilen kann, in der einen der verdorbenen Stellen die Dummheit derjenigen, die eine Satyre für ein Pasquill ansehen, und in der andern die alberne Scheinheiligkeit eines gewissen Sünders, der sich an einigen biblischen Redensarten gestossen hatte, so lebhaft abgebildet gewesen, daß man es unstreitig mit Lust würde gelesen haben.

Indessen liefere ich gegenwärtige Schrift so, wie ich sie bekommen, ohne die geringste Verfälschung. Mehr kann ich nicht; und hoffe, der Leser wird mit mir zufrieden seyn, und mir beständig gewogen verbleiben.

Leipzig,

den 24. Sept. 1733.

---

## Vorbericht.

---

**G**ar nachdenkliche Worte sind es, geneigter und andächtiger Leser, die wir bey dem grossen römischen Redner Cicero lesen, wenn es heißt: Negligere quid de se quisque sentiat, non solum arrogantis est, sed etiam hominis omnino dissoluti. „Nicht achten, was die Leute von einem sagen, zeigt nicht nur einen Hochmuth, sondern auch eine grosse Liederlichkeit an.“

Es will der vortreffliche Tullius hicmit so viel sagen, daß man sich bestreben müsse, einen guten Namen zu haben. Negligere, spricht er, quid de se quisque sentiat, non solum arrogantis est, sed etiam hominis omnino

dissoluti. Man muß nicht meinen, daß dieser grosse Mann durch diese guldernen Worte die Menschen zu einem thörichten Ehrgelze verleiten wolle; seine Absicht ist nur, dieselbe zu bereden, es sey nicht gleich viel, was die Welt von uns denke.

Das Wort, das im Grunde liegt, ist von gar besonderm Nachdrucke. Es heißt: Negligere quid de se quisque sentiat. Quisque heißt ein jeder, alle Menschen ohne Ausnahme. Er will demnach so viel sagen, daß man nicht aller Menschen Urtheil verachten müsse. Non - - omnium hominum. Welches eben so viel gesagt ist, als man müsse einiger Menschen Urtheil nicht verachten; nach dem bekannten

Non - - omnis quidam non, sed omnis - -  
non quasi nullus.

Jedermann weiß, daß die Menschen nicht alle einer Art sind. Einige sind klug und tugendhaft, andere aber dumm und böse. Ein ehrlicher Mann kehrt sich wenig daran, was diese letzten von ihm sagen oder denken. Er verlan-

get nicht vvn ihnen gelobet zu seyn, und achtet es nicht, wenn sie ihn lästern. Er spricht:

Non moror, an laudet me turpis an impro-  
bet osor.

Aber der Beyfall kluger und tugendhafter Personen, ist eine Cache, die er eifrig sucht. Es ist ihm nicht gleichviel, was solche Leute von ihm sagen; und so wenig er darnach frägt, was die dumme Welt von ihm urtheilet, so sehr ers quickeßt ihn das Lob, so ihm die Klugen beylegen. Er ist gesinnet, wie der Hector beym Nas vius. Laetus sum, spricht er, laudari me abste, pater, laudato viro. Denn ea profecto jucunda laus, quae ab iis proficiscitur, qui ipsi in laude vixerunt. Zu reden mit dem Cicerone Lib. XV. Ep. 6.

Ist es nun einem gelehrten Mann annehm, von rechtschaffenen Leuten gelobet zu werden: so ist es ihm hergegen ein empfindliches Kreuz, wenn solche Personen ungleiche Gedanken von ihm haben. Ich rede aus der Erfahrung, geneigter Leser, und habe seit einigen Mo-

naten mit Verdruß empfunden, was die widrigen Urtheile solcher Leute, denen wir zu gefallen suchen, einem Menschen vor Kummer versachen, den sein Gewissen überzeuget, daß er dieselben nicht verdiene.

Der christliche Leser weiß, daß vor nicht langer Zeit eine kleine Schrift zum Vorschein gekommen ist, in welcher die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem mit Anmerkungen erläutert worden. Der Urheber dieser Schrift nennet sich X. Y. Z. und giebt sich auf dem Titel für einen Nachahmer des Herrn Magister Sievers aus. Der Ruhm, welchen sich dieser gelehrte Mann durch seine vielen und herrlichen Schriften erworben hat, hat gemacht, daß die Anmerkungen des X. Y. Z. weil sie nach dem Geschmacke des Herrn Magister Sievers geschrieben, begierig gelesen worden, und jedermann ist so billig gewesen, daß er dem Verfasser die Ehre, ein wahrer Nachfolger des Herrn Magister Sievers zu heissen, nicht streitig gemacht hat. Allein, gleich wie grosse Verdienste gar selten unbeneidet zu

seyn pflegen: so haben sich auch Leute gesunden, die, aus einem heimlichen Widerwillen gegen den Herrn Magister Sievers, die Anmerkungen über die Geschichte von der Verstöhrung der Stadt Jerusalem für eine satyrische Schrift ausgegeben, und ohne Scheu behauptet haben, der Verfasser derselben suche die vortrefflichen Anmerkungen über die Passion, die der Herr Magister Sievers ans Licht gestellet hat, lächerlich zu machen. Man hat fast aus einem jeden Worte dieser Schrift einen, ich weiß nicht wie tiefen, mystischen Verstand gezogen; ja einige sind gar so unverschämt gewesen, daß sie die ganze Schrift für ein Pasquill gehalten haben. Der Herr Magister Sievers selbst ist durch die gemeine Sage verführt worden, zu glauben, daß der sogenannte X. Y. Z. ein hämischer Spötter sey, der sich auf seine Unkosten lustig machen wolle, und hat sich alle Mühe gegeben, zu entdecken, wer denn eigentlich dieser X. Y. Z. sey, mit der angehängten Drohung, denselben, wenn er es nur wüste, nach Verdienste zu züchtigen.

Ich bin der X. Y. Z. und gebe demnach dem genigten Leser zu bedenken, wie nahe es mir müsse gegangen seyn, daß so viel kluge Leute, und unter denselben der Herr Magister Sievers, ein Mann, vor welchen ich eine besondere Hochachtung hege, mir ich weiß nicht was für böse Absichten beygeleget. Ich müßte ganz unempfindlich seyn, wenn ich zu solchen Beschuldigungen still schwiege, und nicht, nach allem Vermögen, meine Unschuld, die an sich zwar offenbar genug ist, zu retten suchte. Ein Spötter, ein Pasquillant sind Ehrentitel, für welche ich mich sehr bedanke, und die einem Menschen von meiner Profession gar nicht anstehen. Es erfordert demnach die Liebe, die ich mir selbst schuldig bin, daß ich, zur Rettung meiner Ehre, die Feder ergreife, und denjenigen, die von mir so ungleiche Gedanken hegen, ihren falschen Wahn, wo möglich, besehme.

Ich bin um so viel mehr gezwungen, dieses zu thun, weil mir schon von meinen Patronen, denen ich meine Schrift noch ungedruckt gezeigt habe, nicht undeutlich zu verstehen gegeben

worden; sie machten sich ein Gewissen, einen Menschen von so boshaftem Gemüthe, als ich seyn müßte, wenn ich die Absichten gehabt hätte, die man mir beymisset, zu einem geistlichen Amte zu beförtern. Ich gestehe, diese Erklärung melner Gönner hat mir manche unruhige Nacht gemacht, und bin ich oft auf die verzwieselten Gedanken gefallen, eine andere Handthierung zu ergreifen.

Die Medicin gefiel mir vor allen andern; denn dieses ist, nach der Meynung eines gewissen französischen Prinzen, eine Kunst, in der man ohne Gefahr ein Stümper seyn kann: C'est un art, où l'on peut être impunément ignorant; aber die Zärtlichkeit meines Gewissens, und die Furcht, mich zu versündigen, wenn ich meine Hand vom Pfluge zöge, ist Ursache, daß ich diese böse Gedanken fahren lasse, und mich entschlossen habe, erst zu versuchen, ob ich nicht, durch eine klare Darthuung meiner Unschuld, die üble Meynung, die man von mir hat, umstossen könne.

Ich weiß nicht, ob ich hoffen kann, meinen Zweck bey dem grössten Haufen zu erreichen; das weiß ich aber gewiß, daß der Herr Magister Sievers, wenn er nur die Güte haben will, meine Entschuldigungen zu lesen, mich völlig los sprechen wird. Erlange ich dieses: so bin ich zufrieden; so bin ich der Gunst meiner Besförderer versichert, und werde mich überdem glücklich schäzen, etwas zu der Beruhigung des Herrn Magister Sievers beygetragen zu haben.

---

---

*Quilibet verborum suorum optimus  
interpres.*

Der Zweck, den ich mir in dieser Schrift vorgesezett habe, ist, die Unschuld meiner Absichten, wider die ungleichen Urtheile, zu retten, die von meinen Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem gefässt worden sind. Ich werde mich bemühen, dieses auf eine so gründliche Art zu thun, daß alle Unparteiische mit Händen greisen mögen, wie sehr mir zu nahe geschehen seyn.

Um alle Verwirrung zu vermeiden, theile ich meine unbilligen Richter in dren Classen. Zu der ersten rechne ich diejenigen, welche meine Schrift für ein Pǟsquill ausgeben: zu der andern diejenigen, welche behauptet haben, meine Absicht

sen gewesen, des Herrn Magister Sievers zu spotten; und zu der dritten diejenigen, welche, ohne von meinen Absichten zu urtheilen, eines und das andere an meinen Anmerkungen auszusehen gefunden haben.

Diejenigen, welche meine Schrift für ein Pasquill ausgerufen haben, verdienen zwar nicht, daß ich ihrer erwähne. Ihre Unbilligkeit und Einfalt fällt so sehr in die Sinne, daß ich nicht nöthig habe, mich gegen sie zu vertheidigen: und mich deucht, ich erweise ihnen schon zu viel Ehre, daß ich ihrer Meldung thue. Sie dürfen also nicht besorgen, daß ich sie so absertigen werde, wie sie es verdienen. Ich habe aber ihre Lästerung nur darum nicht mit Stillschweigen übergehen wollen, damit ich Gelegenheit haben möchte, ihnen aus christlicher Liebe die wohlgemeinte Erinnerung zu geben, daß es ihrer Ehre sehr traglich seyn würde, wenn sie belieben wollten, sich auf ein andermal nicht so zu übereilen, und eine Schrift nicht eher für ein Pasquill auszugeben, als bis sie gelernt haben, was eigentlich dieses Wort für eine Bedeutung habe. In Possessen und in - - - desunt non nulla - - - Dieses ist es, was ich ihnen zu sagen habe. Wo-

fern sie klug sind, werden sie meinem Ruhme folgen, und sich nicht durch ferneres Lästern des Olimps unwürdig machen, den ich jezo, in Be- tracht ihrer Unwissenheit, gegen sie gebrauche.

Ich wende mich zu denen, die meine Schrift für satyrisch angesehen haben. Deren ist nun eine grosse Menge, und viele sind darunter, denen ich, ihres Standes und ihrer Verdienste wegen, eine besondere Ehrerbietung schuldig bin. Es ist mir demnach sehr leid, daß ich mich genötigt sehe, ihnen zu sagen, daß ihre Gedanken von der Absicht meiner Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem, ganz und gar irrig sind.

Es wird schwer halten, daß ich ihnen dieses begreiflich mache. Denn die falsche Einbildung, daß ich ein Spötter sei, hat in den Gemüthern derer, die meine Schrift gelesen haben, so tiefe Wurzel geschlagen, daß ich glaube, die meisten schwören einen Eid, daß sie Recht haben. Ich muß mich wundern, wie so viele kluge Leute auf eine so wenig wahrscheinliche Meinung verfallen können, und kann, wie viel ich auch darauf gedacht habe, nicht ergründen, was ihnen Anlaß

gegeben, meine unschuldigen Worte so übel auszulegen.

Sie thun mir gewiß zu viel Ehre, wenn sie glauben, daß ich geschickt sei, eine Satyre zu schreiben, und beleidigen mich, wenn sie sich einbilden, daß ich Lust habe, durch eine so unchristliche Schreibart mein Gewissen zu beflecken. Ich bin mit allem, was in der Welt vorgehet, sehr wohl zufrieden, und mehr geneigt jedermann zu loben, als zu tadeln.

... per me equidem sint omnia protinus alba,  
Nil moror. Euge! omnes bene mirae eritis \*).

In Ansehung der Schriften, die herauskommen, bin ich überdem von Natur so wenig lecker, als jemand in der Welt, und die Bücher, die ich nothwendig lesen muß, sind so beschaffen, daß mein Geschmack unmöglich dadurch verwöhnet werden kann. Durch diese tägliche Kost ist mein Gaumen so ausgehärtet, daß ich alles, was gedruckt ist, ohne Ekel lesen kann, und es mir gleich viel ist, ob ich eine Historie in einem Allmanach, oder ob ich in der europäischen Fama lese. Und

\* Persius Sat. 1.

wenn ich auch gleich von Natur zur Spötteren  
genetigt wäre: so würde mich doch meine natür-  
liche Blödigkeit abhalten, meinem Triebe zu fol-  
gen, und mir ohne Noht Feinde zu machen. Ich  
weiß wohl, wie gefährlich es ist, Sathren zu  
schreiben:

C'est un méchant métier que celui de medire,  
A l'auteur qui l'embrasse il est tousjours fatal.  
Le mal qu'on dit d'autrui ne produit que du mal\*)

Jedermann hasset den, der dieses Handwerk  
treibt, und flieht ihn, als ein gefährliches Thier.  
Man spricht:

Foenum habet in cornu: longe fuge; dummodo  
risum

Excutiat sibi non hic cuiquam parcat amico \*\*).

Es ist wahr, man lacht über die Einfälle ei-  
nes solchen Menschen. Man lobet ihn, wenn er  
es gut gemacht hat. So bringt es der verderbte  
Lauf der Welt mit sich; aber auch diejenigen, die  
an seinen Spötterien einen Gefallen haben, und  
sich über den Unfall ihres armen Nächsten erge-  
ßen, wider welchen dieselbe gerichtet sind, hassen

\*) Boileau Sat. VII.

\*\*) Horat. Lib. I. Sat. 4.

denjenigen in ihrem Hergen, der ihnen diese Lust macht. Boileau wußte es wohl, darum schreibt er am angeführten Orte:

un auteur malin, qui rit et qui fait rire,  
Qu'on blâme en le lisant, et pourtant qu'on veut  
lire

Dans ses plaisans accés qui se croit tout permis,  
De ses propres rieurs se fait des ennemis.

Ich glaube wohl, es giebt so wunderliche Gemüther, die sich durch die Hoffnung des eiteln Lobes, welches ein lustiger Einfall seinem Urheber zu wege zu bringen pfleget, so sehr blenden lassen, daß sie die Gefahr, welche damit verknüpft ist, verachten. Sie haben ihren Willen; aber ich für meine Person bekenne aufrichtig, daß ich so nicht gesinnet bin. Ich bin nicht eitler Ehre geizig, noch weniger von denen, welche

Pissent au benestier, à fin qu'on parle d' eux \*).

Ich lasse einen jeden in seinen Würden: so bleibe ich auch, wer ich bin. Ich fehre vor meiner eignen Ehre, und wünsche von Herzen, daß ein

\* Regnier Sat. II.

ein jeder so wäre, wie ich. Dieses sind meine wenigen Gedanken von dem unchristlichen und gefährlichen Handwerke der Spötter, unter welche man mich, ohne mein Verschulden, zählen will. Ich bitte alle diejenigen, welche dieses thun, das, was ich hier schreibe, reiflich zu erwegen: so werden sie, wie ich hoffe, befinden, wie unwahrscheinlich es sei, daß ich meiner Erkenntniß so sehr habe entgegen handeln wollen. Ich weiß, die Herren, mit denen ich hier zu thun habe, sind so gütig gewesen, daß sie von der Fähigkeit meines Verstandes eben kein schlimmes Urtheil gesäßt haben. Wenn sie demnach auch glauben, daß die Bosheit meines Willens die Erkenntniß meines Verstandes habe überwiegen können: so werden sie mir doch die Einfalt nicht zutrauen, daß ich mich an den Herrn Magister Sievers würde gewaget haben.

Dieser geschickte Kopf hat schon gewiesen, daß er ein Meister in der seinen Sathyre sei. Ich will seines satyrischen Patrioten nicht erwehnen, obgleich diese Blätter alles, was Rom, Griechenland, und alle andere Länder in dieser Schreibart Gutes aufzuweisen haben, weit übertreffen. Nur bitte ich meine Leser, sich der vortrefflichen Ge-

vächtnismünzen zu erinnern, die der Herr Magister Sievers, wiewohl nur in Idea, und mit dem Stempel seines Verstandes, auf den Schwärmer Gerhard gepräget hat.

Man kann mit Wahrheit sagen, daß der Herr Magister Sievers in dieser kleinen Schrift sich selbst übertroffen habe. Der schäbige Gullenbeisser, auf welchem er den Magister Gerhard, zum Trost aller Rechtgläubigen, einhertragen läßet, hat mir vornehmlich wohl gefallen; und ich kann mich, so oft ich daran gedenke, weshes ich dann, zu Anfeurung meines Eifers wider die Irrgläubigen, alle Wochen wenigstens etliche mal thue, noch nicht enthalten, auszurufen:

Facete, lepide, laute: nihil supra.

Ich habe die Apophthegmata der Alten bey dem Plutarchus gelesen: auch beym Cicero, Maccobius und andern viele bona dicta (bons mots) und scharfsinnige Einfälle gefunden; aber der Gullenbeisser, der schäbige Gullenbeisser, übertrifft alles, was man in den Schriften der Alten und Neuern schönes in diesem Stücke antrifft. Durch dieses Sinnbild hat der Herr Magister Sievers gewiesen, wie weit sich die

Kräfte des menschlichen Wißes erstrecken, und wüßte ich in dem ganzen Alterthume nichts, das mit selbigem einigermaßen in Vergleichung zu ziehen sev, als die scharfsinnigen Worte des Thraso beym Terentius:

Eone ferox es, quia habes imperium in belluas? \*)

Weil ich weiß, daß es Leute giebt, welche meinen, der Herr Magister Sievers habe mit diesen Gedächtnissmünzen den armen Gerhard zu hart angegriffen: so ergreife ich hier mit vielem Vergnügen die Gelegenheit, den Herrn Magister wieder solche unbesonnene Richter zu vertheidigen, und sage ihnen ohne Scheu, daß sie einfältige Tröpfe, wo nicht gar heimliche Neßer und Indifferenteristen sind. Denn entweder sie wissen nicht, daß gegen einen Feind alles erlaubt ist: Hostil in hostem omnia licent; und daß man den Feinden der Kirchen auch, wenn man Lust hat, fluchen kann; oder sie halten auch den Schwermer Gerhard höher, als es sich gebühret. Und was hat dann endlich der Herr Magister Sievers dem Gerhard vor Grobheit bewiesen? Ist es nicht höflich

\*) Terent. in Eunuch. Act. III. Sc. 1.

genug, daß er ihn auf den Bullenbeißer gesetzt hat, und reiten läßt? Hätte er ihn doch eben so leicht auf allen vieren kriechen, und von dem Bullenbeißer weidlich können zersausen lassen.

Ich schäme mich, in einer so klaren Sache mehr Worte zu verschwenden. Ich lehre wieder zu meinem Zweck, und frage einen jeden Unparteiischen: Ob es wohl glaublich sei, daß ich, da mir die spitzige Feder des Herrn Magister Sievers mehr als zu wohl bekannt ist, eine Satyre wider diesen gelehrten Mann habe schreiben wollen? Da er den guten Gerhard, der ihm mein Tage nichts zuwider gethan hatte, in die Backpfanne gelegt hat, um den Teufel einen fetten Braten zuzurichten: so würde das wenigste, das ich hätte befürchten können, dieses gewesen seyn, daß er mich in Stücke zerhackt, auf den Rost gesetzt, und dem Beelzebub als eine Carbonnade würde vorgesetzt haben.

Ein Mann, der mit denen, welchen er nicht gewogen ist, so scharf versäßret, kann auch den Kühnsten abschrecken, sich an ihm zu reiben? Ich bin von Natur furchtsam, und soll doch wider den Herrn Magister Sievers eine Satyre geschrieben

haben. Dieses, denkt mich, ist etwas, das nicht den geringsten Schein der Wahrheit hat.

Aber was bemühe ich mich viel, durch allers hand Gründe diesen falschen Verdacht von mir abzulehnen? *Ubi rerum testimonia adsunt non opus est verbis.* Meine Schrift liegt vor jedermanns Augen. Ich biete allen meinen unbilligen Richtern Troß, mir das geringste darinn zu zeigen, welches zur Beschimpfung des Herrn Magister Sievers gereiche. Man lese meine Vorrede, so wird man meine wahre Absicht erfahren.

Mein Zweck ist, meinem Nächsten mit meinem Talent zu dienen, und dem Herrn Magister Sievers nachzuahmen. Wer kann mich desfalls tadeln? Das Siegeszeichen des Miltiades machte dem Themistocles unruhige Nächte, und Cäsar seufzte, als er zu Cadix das Bildniß Alexanders des Grossen sahe, und bedachte, daß er in einem Alter, da dieser schon die halbe Welt bezwungen, noch nichts gethan hätte. Was ist es dann Wunder, daß ich, der ich unstreitig älter bin, als der Herr Magister Sievers, zu einer gleichen Nachfeierung angefeuert worden, da ich diesen vortrefflichen Mann an den Ecken aller Buchläden in Effigie hängen gesehen? Ich habe mich dems

nach unterwunden, seinen Fußstapfen zu folgen, und durch allerhand nügliche Schriften mich in den Stand zu setzen, daß ich mich auch einmal mit Ehren in Kupfer stechen lassen, und neben ihm hängen könnte.

Diese Begierde, dem Herrn Magister Sievers nachzuahmen, und demselben, so viel möglich, gleich zu werden, ist einzig und allein hinlänglich, mich bey allen, welche die Billigkeit lieben, außer Verdacht zu setzen. Man ahmet gewiß keines nach, den man nicht für vortrefflich hält; und was einer für vortrefflich hält, das wird er nimmer lächerlich zu machen suchen. Woher kommt es dann, daß man mir eine so alberne Aufführung beymisst?

Ich sollte nicht meinen, daß es daher röhre, weil ich meine Schrift unter einem falschen Namen herausgegeben habe. Ich habe darinn viele vortreffliche Männer zu Vorgängern; und kluge Leute pflegen eine Schrift nach ihrem Inhalte, und nicht nach dem vorgesetzten Namen zu beurtheilen. Damit ich aber meinen Nebelwollenden das Maß voll mache, will ich ihnen, aus Höflichkeit, auch die Ursachen von diesem meinen Verfahren kürzlich melden. Die Anmerkungen über

die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem sind meine erste Schrift. Eine Behutsamkeit, die allen angehenden Scribenten natürlich ist, bewog mich demnach, meinen wahren Namen zu verschweigen; um mit desto mehrerer Sicherheit, und weniger Gefahr zu vernehmen, was kluge Leute von meiner Arbeit urtheilen würden. Man hat meine Schrift gelesen: Man hat sie beurtheilet, und die Urtheile sind so ausgefals-  
len, daß ich weiter keine Ursache habe, mich zu verbergen, ja fast gezwungen bin, mich kund zu geben. Denn da man einestheils meine Schrift gelobt, und einhällig gesaget hat, daß ich dem Herrn Magister Sievers glücklich nachgeahmet habe: so kann ich, ohne Gefahr einiger Schande, sagen, wer ich bin. Indem man aber anderns theils mir Schuld giebt, daß ich den Herrn Magister Sievers durch meine Nachahmung beschimpfen wollen: so bin ich genötigt, mich zu melden, und dieser Beschuldigung zu widersprechen. Ich finde in diesem Verfahren nichts, als Unschuld. Nachdem ich also auch diesen Stein des Anstoßes ans dem Wege geräumet, und gewiesen habe, daß ich nicht gefährlicher Weise einen falschen Namen angenommen: so fahre ich weiter

fort, und frage diejenigen, die, ungeachtet ich in der Vorrede meiner Schrift meine Absicht aufrichtig und deutlich entdecket habe, mir dennoch den strafbaren Vorwurf beylegen, daß ich den Herrn Magister Sievers habe lächerlich machen wollen, was sie auf solche Gedanken gebracht hat? Glauben sie etwa meinen Worten nicht? Ich sollte es fast denken. Aber was bewegt sie denn zu diesem Misstrauen? Bin ich denn für einen Lügner bekannt? Können meine Leser klagen, daß ich sie schon eher betrogen habe? Ich glaube es nicht: Denn ich habe ja sonst noch niemals etwas drucken lassen. Ich kann also nicht ergründen, warum man so unglaublich ist. Will man dem unbilligen Verdacht, den man wider mich hat, einigen Schein geben: so muß man entweder voraus setzen, daß ich des Herrn Magister Sievers Feind bin, und daß folglich eine so große Hochachtung gegen denselben, als ich vorgebe, nicht von mir zu vermuhten sey; oder man muß auch weisen, daß in meiner Schrift Dinge enthalten sind, die mit der vorgegebenen Absicht derselben streiten. Beides aber ist unerweislich. Ich habe die Zeit meines Lebens mit dem Herrn Magister Sievers keinen Streit gehabt; und daß ich

in meiner Schrift meinen vorgegebenen Absichten sollte entgegen gehandelt haben, das läuft wider den Augenschein.

Ich habe dem Herrn Magister Sievers nachahmen wollen; und alle Welt saget, ich habe es glücklich gethan. Ich bezeuge eine Hochachtung gegen den Herrn Magister Sievers; und darum ist meine ganze Schrift voll von seinem Lobe. Ich bewundere darinn seine Verdienste. Ich rette seine Ehre wider diejenigen, die seiner spotten. Wer dieses nicht sieht, der muß blind seyn.

Warum aber will man dann meinen Worten nicht trauen? Warum spricht man, ich suche den Herrn Magister Sievers zu beschimpfen? Es ist diese Einbildung so lächerlich und so offenbar irrig, daß ich mich fast entsehe, dieselbe weitläufig zu widerlegen, und von Herzen bedaure, daß so viele weise und ehrwürdige Männer derselben Platz gegeben haben. Sie streitet augenscheinlich wider den ersten Grundsatz aller menschlichen Erkenntniß, nach welchem das, was einen Widerspruch in sich fasset, nicht wahr seyn kann. Ich wußte nicht, was einander mehr entgegen seyn könnte, als Lob und Beschimpfung. Jenes ist eine Bewunderung und Ausbreitung der Vollkommen-

heit unsers Nächsten; diese ist eine Aufdeckung seiner Mängel. So wenig nun Vollkommenheit und Mangel bei einander stehen können: so wenig ist es wahrscheinlich, daß ein Mensch, der eines andern Vollkommenheiten bewundernd aussbreitet, die Absicht haben sollte, eben durch diese Ausbreitung dessen Mängel aufzudecken.

Ich sehe vorher, daß viele, die nicht gerne ohne Ursache gelacht haben wollen, diesen meinen unumstößlichen Beweis, weil er ihrem Vergnügen entgegen ist, anfechten werden. Sie werden sagen: es sei bekannt, daß man durch ein verstelltes Lob einen auß allcrempfindlichste beschimpfen könne; und sei dieses eben das schlimmste an meiner Schrift, daß ich mich gestellet hätte, als suche ich den Herrn Magister Sievers zu loben, da doch in der That meine Absicht sei, ihn durch meine Lobeserhebungen lächerlich zu machen. Dieses ist ihre einzige Ausflucht. Darauf bestehen sie, und haben dadurch manches gutes Gemüth auf ihre Seite gebracht. Ich erschrecke aber vor diesem Einwurfe gar nicht, wie groß sie sich auch damit wissen; sondern antworte darauf mit der Freymüthigkeit, die ein gutes Gewissen giebet, in aller Kürze folgendes: 1) Daß es ein sehr lah-

mer Schluß ist, wenn man daher, daß etwas gescheben kann, folgern will, es seyn wirklich geschehen: *A posse ad esse non valet consequentia;* und daß es 2) eine grosse Verwegenheit seyn, wenn man sich zu einem Herzensklüdiger aufwirft, und sich von den innersten Gedanken seines Nächsten zu urtheilen unterfängt.

Dieses kann zur Absertigung derer, die mir diesen Einwurf machen, genug seyn. Ich bleibe dabei, daß ich, wie es der Augenschein giebt, den Herrn Magister Sievers nicht geschimpft, sondern gelobet habe. Ich verlange mit Recht, daß man glaube, daß dieses im Ernst von mir geschehen seyn, und daß man meine Worte verstehe, wie sie lauten. Wer diese Forderung für unbillig hält, der giebt gar zu deutlich zu erkennen, daß er selbst die Billigkeit nicht liebe, und verdient nicht, daß man sich weiter Mühe gebe, ihn zu bessern Gedanken zu bringen. Ich werde mich auch wenig bekümmern, ob diesenigen, die bisher von meinen Absichten so ungleich geurtheilet haben, nach diesem von ihrer ungegründeten Meinung abstehen werden, oder nicht. Ich habe meine Unschuld gründlich dargethan, und werde zufrieden seyn, wenn nur der Herr Magister Sievers seinen

wider mich gefästten Zorn fahren läßt. Um dieses von ihm zu erhalten, nehme ich mir die Freyheit ihn allhier insbesondere anzureden.

Ich bitte ihn demnach, zu erwegen, daß ich in meiner ganzen Schrift nichts gethan habe, als daß ich ihn, nach Verdienst, gelobet. Meine Worte sind so klar, daß er dieses selbst nicht wird leugnen können. Er weiß, daß man, ohne dringende Noht, von den klaren Worten eines Schriftenten nicht abweichen müsse. Diese Regel ist gründlich, daß auch unsere Gottesgelehrten dieselbe in Erklärung heiliger Schrift zum Grunde legen. Der Herr Magister Sievers weiß dieses so gut, als jemand in der Welt. Warum weicht er dann von meinen klaren Worten ab? Warum sucht er, mit Verwerfung des buchstäblichen Verstandes, einen geheimen Sinn?

Ich denke nicht, daß er sagen werde, es sey eine dringende Noht vorhanden, die ihn zwinge, dieses zu thun. Denn diese Antwort würde ihm gar nicht rühmlich seyn. Die einzige Ursache, warum man eine Schrift, in welcher jemand gelobet wird, für satyrisch hält, ist, wenn derjenige, der gelobet wird, von den guten Eigenschaften, wessfalls man ihn lobet, nichts; oder wohl gar

das Gegenthell an sich hat. Wenn ich demnach z. B. den Herrn Professor Philipp in Halle als einen grossen Redner und Poeten, und den Professor Girard wegen seiner Neusiechheit gelobet hätte: so würde man mir nicht Unrecht thun, wenn man sagte, ich habe spotten wollen. Aber da ich an dem Herrn Magister Sievers nichts, als solche Tugenden, lobe, die er alle in einem hohen Gras de besitzet: so hätte ich vermuhtet, man würde eher sagen, mein Lob sey für seine Verdienste noch zu geringe, als mich für einen Spötter halten. Gewiß diejenigen, welche dieses thun, müssen des Herrn Magister Sievers Freunde nicht sijn. So nachtheilig ihr Urtheil mir ist, so schimpflich ist es dem Herrn Magister. Denn der Sag, den sie zum Grunde desselben legen, muß nothwendig dieser seyn: Daß es unglaublich sey, daß einer den Herrn Magister Sievers im Ernst loben könne, weil er nichts lobenswürdiges an sich habe. Ich gebe dem Herrn Magister zu bedenken, ob sein ärgerster Feind wohl was schlimmers von ihm sagen könne? Er mag selber urtheilen, ob er Ursache habe, auf mich, der ich ihn lobe, zu zürnen; oder auf diejenigen, welche sagen, das Lob, das ich ihm beylege, komme ihm nicht zu. Mich

deucht, es ist offenbar, daß nicht ich, sondern diese letzten, ihn beschimpfen. Ich kann mich dahero nicht genug wundern, wie der Herr Magister Sievers diesen Leuten Beyfall geben, und sich einbilden können, ich spotte seiner. Ihm, als einem Weltweisen, der es unstreitig in der Erkenntniß sein selbst hoch gebracht hat, muß die Größe seiner Verdienste am besten bekannt seyn. Wie kann er also glauben, daß man seiner spotte, wenn man ihn lobt? Durch einen solchen Verdacht beleidigt er sich selbst.

Ich habe Ursache zu vermuhten, daß der Herr Magister Sievers, nach der ihm beywohnenden Scharfsinnigkeit, die Wahrheit dessen, was ich hier schreibe, einigermaßen erkenne. Denn ob man mir gleich anfangs gesagt hat, er sei so sehr auf den X. Y. Z. erbittert, daß er gegen ihn schreiben wolle: so ist dieses doch noch zur Zeit nicht geschehen. Ich glaube, er hat begriffen, daß er es nicht mit Ehren thun könne. Einen Menschen widerlegen, der uns lobet, heißt sich selbst schelten. Ich habe gesagt, der Herr Magister Sievers sei ein vortrefflicher Mann, ein wackerer Mann; er sei scharfsinnig; seine Anmerkungen über die Pa-

sion würden gelobt u. s. w. Was hätte er mit Vernunft dawider sagen können, wo er nicht, zu seinem schlechten Ruhm, hätte behaupten wollen, er sei nichts weniger als ein vortrefflicher, wackerer und scharfssinniger Mann, und seine Anmerkungen würden von jedermann getadelt? Ueberdem sind meine Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstöhrung der Stadt Jerusalem an sich so beschaffen, daß er sie überhaupt nicht für läpsisch ausgeben können, ohne seine eigene Arbeit zu schimpfen, weil sie derselben in allem ähnlich; und die darin von mir vorgetragenen Wahrheiten insonderheit zu widerlegen, ist ebenfalls unmöglich. Ich möchte den sehen, der mir leugnen wollte, daß alle Menschen von Weibern gebohren werden; daß oft auf Niedersächsisch valen heißt; daß die Jahreszeiten vor diesem eben so auf einander gefolget, als iho, u. s. w. Dieses sind Wahrheiten, die eben so unstreitig sind, als diejenigen, welche wir in den Anmerkungen des Herrn Magisters lesen, wenn er z. E. behauptet, daß die Jüden bey Nacht Licht angezündet haben, um im Dunkeln desto besser zu schehen; daß ein Füllen auf Niedersächsisch Valen, und Zwilling Zwecke heißt, u. s. w.

Es hat demnach der Herr Magister Sievers sehr wohl gethan, daß er nicht wider mich geschrieben. Leute, die so schreiben, als wir, die sind unwiderleglich. Und ich schäme mich nicht, zu bekennen, daß ich diese Art der Passauischen Kunst von dem Herrn Magister gelernt habe. Ich danke ihm dafür, daß er mir durch sein Beispiel zur Erkenntniß dieses bisher verborgenen Geheimnisses Anleitung geben wollen. Ich würde ihm aber noch mehr verbunden seyn, wenn er belieben wollte, alle die widrigen Gedanken, die er von mir hat, fahren zu lassen. Er kann versichert seyn, daß ich es redlich mit ihm meine, und daß diejenigen, welche vorgeben, ich habe den Herrn Magister lächerlich machen wollen, etwas sagen, daß ihm schimpflich ist.

Ich habe dieses so deutlich dargethan, daß ich hoffe, der Herr Magister werde endlich anders Sinnes werden, und nicht mehr wider mich, sondern wider diejenigen, eisern, die es verdienen. Sollte er aber, über Vermühten, noch den Scrupel dabei haben, daß es doch gleichwohl nicht glaublich sei, daß die ganze Stadt so einmühliglich sagen würde, meine Schrift sei eine Satyre, wenn es nicht wahr wäre: so bitte ich ihn, zu

erwegen, daß die Menge der Irrenden einen falschen Satz nicht wahr mache. Multiudo errantium non parit errori patrocinium. Und überdem habe ich die Ehre, ihm zu sagen, daß es noch in Lübeck so unparteiische Gemüter giebt, die der falschen Einbildung, welche der größte Haufe von meiner Schrift hat, widersprechen.

Ich hatte neulich bei dem Vogelschießen der Klosterkinder die Ehre, eine verständige Matrone aus St. Annen Kloster zu sprechen, die sagte mir: Sie hätten in ihrem Kloster die Schrift des X. Y. Z. eilichemal mit Bedacht durchgelesen; aber niemand von ihnen hätte finden können, daß der Herr Magister Sievers darin geschimpft sei. Sie könnte sich also nicht genug wundern, wie der Herr Magister Sievers diese Schrift so übel aufnehmen können, und glaube ganz gewiß, es mühten böse Leute darunter stecken, die dem Herrn Magister Sievers das wohlverdiente Lob, welches der X. Y. Z. ihm beigelegt habe, nicht gönnneten.

Ich kann nicht leugnen, daß dieses gegründete Urtheil eines so andächtigen, wiewohl verachteten, Häuflein mich inniglich erquicket hat. Ich scheue mich nicht, dasselbe allen falschen Deutun-

gen, die andere von meiner Schrift gemacht haben, entgegen zu setzen, und bitte den geneigten Leser, dasselbe nicht aus der Acht zu lassen. Man darf nicht meinen, die Leute in St. Annen Kloster hätten die verborgene Absicht meiner Schrift, wegen ihrer Einfalt, nicht einsehen können. Wer so denkt, der kennt diese Leute nicht. Seit dem der Herr Magister Sievers ihnen das Evangelium gepredigt hat, weichen sie an Wissenschaft in der Theologie und Kirchenhistorie, und an Geschicklichkeit, von einem Buche zu urtheilen, dem Geschriftesten nicht. Dieser gelehrte Mann lässt sich die Mühe nicht verdriessen, diese ehibleare Versammlung in das Innerste der Theologie zu führen. Er ertheilet ihr Nachricht von allerhand alten und neuen theologischen Büchern; er unterrichtet sie in den neuern Religionsstreitigkeiten, und lässt sogar die alten Neiger, welches in diesen indifferentistischen und laulichten Zeiten was rares ist, nicht in der Erde ruhen.

Der Saame, den er ausstreuet, fällt auf ein gutes Land. Man redet nunmehr in St. Annen Kloster nicht mehr von Kleinigkeiten und gemeinen Dingen. Man spricht von Gnosticis, Valentinianern, Manichäern, Marcioniten, Donauisten,

Movatianern, Sabellianern, Photinianern, Arrianern, Nestorianern, von den tribus Capitulis, von Theodorus Mopsuestenus, von Aphtardoceten, Patripasianern, Monotheliten, Eutichianern, Priscillianisten, Rosenkreuzern, Wiedertäufern, Quäkern, und, mit einem Worte, von allen alten und neuen Ketzern. Man stellt sich vor, wie artig es wohl gelassen habe, als Simon der Zauberer den Hals gebrochen, und eine alte Badstube dem Cætinhus über den Kopf eingefallen seyn, und also die Kirche von diesem Buben befreyet habe. Man schilt den Grotius, eisert wider Thomasius, flucht Gerhard und Dippeln, und lässt keinem Schwärmer für einen Heller Ehre. So groß ist die Einsicht und der Eifer dieser andächtigen Personen: und das ist kein Wunder; denn der Herr Magister Sievers predigt gewaltig.

Die Frau, mit welcher ich redete, verscherte mich, daß sie öfters, wann sie aus des Herrn Magister Sievers Predigten käme, wider Dippeln ins sonderheit so erbittert wäre, daß sie oft wünsche, den Buben vor sich zu haben, um ihm die Augen auszukratzen. Sie sagte mir ferner, daß dergleichen Gemüthsbewegungen in den Zuhörern des Herrn Magister Sievers nichts seltenes wären.

Sehen sie wohl, mein Herr, sprach sie, den Mann mit dem blauen Auge? Und indem sie dieses sagte, wiese sie mir einen wohlgeleideten Bürger, der unter dem Haufen stand. Dieser Mann, fuhr sie fort, hat eine Frau, die des Herrn Magister Sievers Predigten, die er zu St. Annen hält, fleißig besucht, und aus selbigen einen so grossen Hass gegen die Nezer, insonderheit gegen Dippeln, geschöpfet, daß sie, wo sie geht und steht, auf ihn flucht. Weil sie nun beständig mit so Christlichen Gedanken umgehet: so muß es ihr neulich im Träume vorkommen, als zanke sie sich mit Dippeln; sie fängt also im Schlaf mit greiflicher Stimme an zu schreinen: O du schädlicher Unflat der höllischen Schmeißfliegen! schlägt um sich, und trifft ihren Mann auf das rechte Auge, daß es ihm braun und blau geworden ist.

Ich gebe einem jeden zu bedenken: Ob Leute, die das Glück haben, des Unterrichts eines Mannes zu geniessen, dessen Predigten so erstaunende Dinge wirken, und die in ihrem Glauben so wohl gegründet, und von den Rechten der Gläubigen wider die Nezer so wohl unterrichtet sind, nicht Fähigkeit genug besitzen, von einer so schlechten

Schrift, als die meinige ist, zu urtheilen? und ob ich also nicht Ursache habe, mich auf sie zu berufen? Der Herr Magister Sievers kann das Urtheil der frommen und scharfsinnigen Matronen aus St. Annen Kloster um so viel weniger verswerfen, weil er zuerst seine Zuflucht zu diesen anständigen Personen genommen, und ihnen seine Recht geklaget hat. Er muß also ihnen eine Fähigkeit zutrauen, von der Bekleidigung, die ich ihm, seiner Meinung nach, zugesfüget habe, zu urtheilen.

Ich sage nicht, daß er hieran übel gehan hat; aber ich möchte wünschen, daß er seine Klage in St. Annen Kloster mit einer grösseren Gelassenheit, als vielleicht geschehen seyn mag, an gebracht hätte. Ich mache diese Sache ungerne wieder rege, und wollte was darum geben, daß es in meiner Macht stünde, den Fehler, den der Herr Magister Sievers in diesem Stücke begangen hat, gänzlich aus dem Gedächtnisse der Menschen zu reissen. Ich schreibe mit Verdruss davon. Quam vellem nescire literas! Aber ich kann unmöglich das verhehlen, was coram facie Ecclesiae und in einer grossen Versammlung geschehen ist; und die christliche sowohl, als die beson-

dere Liebe, womit ich dem Herrn Magister zugeschan bin, treibt mich an, ihm mit aller Ehrerbietung, die ich ihm schuldig bin, zu sagen, daß er sehr übel gethan habe, zu St. Annen, auf öffentlicher Canzel, mich, den Drucker meiner Schrift, den Verkäufer derselben, und alle, die sie gelesen, zu verfluchen, und in den Abgrund der Hölle zu verdammnen. Wenn ich Lust zu spotten hätte: so könnte ich wahrlich keine bessere Gelegenheit, als diese, wünschen. Ich könnte seine Klugheit loben, daß er seinen Eifer wider' mich an einem Orte ausgeschüttet, wohin ich niemalen komme, und woselbst ich ihm, wenn ich gleich zugegen gewesen wäre, doch nicht antworten dürsen. Ich könnte sagen: Er habe versuchen wollen, ob ihm das Anathema Maharam Motha leichter auszusprechen sey, als die hebräische Ueberschrift des Kreuzes Christi. Ich könnte sprechen: Er habe durch sein Fluchen gewiesen, daß er ein guter Hacke werden würde, und aus keiner andern Ursache wider den X. Y. Z. einige Luststreiche gethan, als um zu sehen, ob er eben so geschickt sey, den Hammer des Gesetzes gegen die Sünder zu gebrauchen, als das Schwert des Geistes wider die Reizer zu führen. Ich könnte allerhand läs-

cherliche Unglücksfälle erzählen, die mir begegnet, seit der Zeit ich unter seinem Fluche gestanden; und wenn ich der Mann wäre, wofür er mich hält, so thäte ich es. Allein ich bin ein Feind von solchen Thorheiten, und will mir die Freyheit nehmen, dem Herrn Magister seine Uebersetzung im Ernst vorzustellen. Ich werde dieses, obgleich der Schimpf, den er mir angethan hat, weit grösser ist, als die Schmach, die er, seiner Meinung nach, von mir erlitten hat, seyn würde, und wenn er sich gleich in seiner Meinung nicht beirrde, mit der Sanftmuht und Bescheidenheit thun, daß er zugleich aus meinen gesündeten Vorstellungen Nutzen schöpfen, und sich aus meinem Exempel, wo es ihm beliebt, wird erbauen können.

Ich bitte ihm demnach, zu bedenken: Ob er nicht, als ein Christ, zur Geduld in allem Leiden, und, als ein Geistlicher, andern mit einem guten Exempel vorzuleuchten, verbunden sei? Er weiß, daß man auch seine Feinde lieben, und die, welche uns fluchen, segnen müsse, und seine Zuhörer wußten es auch. Wie meinet er dann wohl, daß sie sich über seine Hestigkeit und über sein unartiges fluchen geärgert haben?

... tantae - - ne animis coelestibus irae?

haben sie unstreitig, wie wohl nur auf deutsch, gedacht: Ja sie würden sich darüber geärgert haben, und wenn auch die Bekleidung, die ihn so sehr außer sich gesetzt hat, noch grösser wäre, als er sie sich, wie wohl ohne allen Grund einbildet.

Wir wollen den Fall setzen, ich hätte die Vossheit gehabt, zu schreiben: „Der Herr Magister Sievers, der sich vor grosser Begierde, berühmt zu seyn, nicht zu lassen weiß,

- - - et calet uno

Scribendi studio - - - \*).

hat die Passion mit Anmerkungen herausgegeben. Diese Anmerkungen sind im höchsten Grade albern. Um dieses recht lebhaft vorzustellen, will ich die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem mit eben so läppischen Anmerkungen erläutern, und zugleich dem Herrn Magister Sievers wohl meinentlich gerathen, haben, sich hinführo des Bücherschreibens zu enthalten, und sich erst in den Wissenschaften, die einem Menschen der sich

<sup>\*)</sup> Horat. Lib. II. Ep. I.

mit Ehren in der gelehrten Welt sezen lassen will, nohtig sind, noch einige Jahre umzusehen," u. s. w.

Wir wollen, sage ich, den Fall sezen, ich hätte so geschrieben: so würde doch der Herr Magister Sievers, wie plump auch das Compliment gewesen wäre, und wie sehr ich auch der Wahrheit sowohl, als dem Herrn Magister dadurch zu nahe getreten hätte, nicht christlich gehandelt haben, wenn er mich desfalls auf der Canzel hätte verfluchen wollen. Es wären dieses kleine Händel zwischen uns benden gewesen, um welche sich kein Mensch in der Welt, am wenigsten die Leute in St. Annen Kloster, zu bekümmern gehabt hätten, und die gar nicht auf die Canzel gehören. Ja es würde dem Herrn Magister gar nicht erlaubt gewesen seyn, einen so heiligen Ort mit solchen Kleinigkeiten zu entweihen, und wenn er gleich schon ein berufener und verordneter Diener des Worts wäre. Auch ein ordentlicher Prediger ist nicht befugt, seine eigenen Händel auf die Canzel zu bringen. Thut er es, so klopft man ihm in allen wohl eingerichteten Staaten auf die Finger. Was meint also der Herr Magister Sievers wohl, daß er vor einen Verweis würde zu gewarten ges-

habt haben, wenn diejenigen, welche ihm denselben zu geben berechtiget sind, seinen Fehler nicht gütig übersehen hätten; theils weil er denselben zu einer Zeit begangen hat, da er nicht bei sich selbst war: *Ira furor brevis est;* theils weil sie wußten, daß man einen Betrübten nicht noch mehr betrüben müßte? Ich habe mich nicht entbrechen können, durch diese ehrerbietige und glimpfliche Vorstellung dem Herrn Magister Sievers zu zeigen, wie sehr er sich vergangen hat. Er kann glauben, daß es mir in der That sauer angekommen ist, einen Mann, der so viel Gutes an sich hat, und den ich, seiner Vortrefflichkeit wegen, so hoch schätze, einer Uebereilung zu beschuldigen. Ich befürchte so wenig, daß er die Erinnerung, die ich ihm aus gutem Herzen gebe, übel aufnehmen werde; daß ich vielmehr mir die Hoffnung mache, es werde die Freymühtigkeit, mit welcher ich ihn bestrafe, ihm den ungegründeten Verdacht, als ob ich ihm durch ein hämisches und gezwungenes Lob zu schaden gesuchet hätte, gänzlich nehmen. Die Aufrichtigkeit, die ich hier beweise, ist so groß, daß sie mich hoffentlich nicht nur in dem Gemüthe des Herrn Magister Sievers recht-

fertigen, sondern auch andere bewegen wird, von meinen Absichten milder zu urtheilen.

Die gewisse Rechnung, die ich mir darauf mache, macht mich so kühne, daß ich meinen Namen, nach welchem so viel Fragens gewesen ist, und den der Herr Magister Sievers insonderheit so sehnlich zu wissen verlanget hat, ungescheut nenne; doch nur auf eine Art, daß es den meisten schwer fallen wird, ihn zu errahten. Man sage nicht, daß ich daran ungeschickt handele. Man würde dazu berechtiget seyn, wenn ich mit jemand anders, als mit dem Herrn Magister Sievers, zu thun hätte. Einem Manne, der seinen Talmud so fertig als seinen Abendsegen, liestet, entdecke ich mich deutlich genug: der wird einen deutschen Namen leicht ohne Puncte lesen können. Der Herr Magister Sievers sieht also ohne Mühe, wer ich bin, und wie ich heiße. Ich weiß wohl, der Herr Magister Sievers hat sich verlauten lassen, er wolle, wenn er nur wüste, wer ich wäre, mich dergestalt abwürzen, daß ich beruen sollte, mit ihm angebunden zu haben: Aber diese Droshung macht mir keinen Kummer. Ich habe die Unschuld meiner Absichten so deutlich dargehan, daß ich von der Billigkeit des Herrn Magisters

hoffen kann, er werde mich wieder zu Gnaden annehmen, und seinen Eifer wider diejenigen lehren, deren unbesonnenes Urtheil von meiner Schrift ihn anfangs wider mich in Harnisch gejasset. Wir sind Freunde. Valeant qui inter nos dissidium volunt.

Sollte ich mich aber in meiner Hoffnung bestrogen sehen: so werde ich zwar nicht wieder auf die verzweifelten Gedanken verfallen, ein Medicus zu werden; denn ich hoffe, daß meine Unschuld wenigstens meinen Gönnern in die Augen leuchten wird; doch will ich es auf den Fall hiemit verredet haben, jemalen wieder etwas drucken zu lassen. Ich müßte nicht klug seyn, wenn ich mich ferner in Gefahr setzen wollte, von jedermann aufs unbarmherzigste gerichtet zu werden. Ich merke wohl, daß es mit solchen Leuten, als der Herr Magister Sievers und ich, nicht anders beschaffen ist, als mit den Invaliden. Die thun noch gute Dienste in Festungen; aber ins Feld kommen sie nicht. Uns läßt es wahrlich auch nicht besser, als wenn wir bis am Gürtel wenigstens, bedeckt stehn. Hinter einer Brustwehr, und sollte sie auch nur von Holz seyn, thun wir Thaten. Wagen wir uns ins freye Feld, so sind wir ver-

lohren. Wir haben es, deucht mich, bende erfahren: Noch habe ich es einmal versuchen wollen. Gehts mir diesesmal nicht gut: so will ich hinfert in meinem Elemente bleiben, und alle meine Weisheit auf der Canzel auskramen.

„C'est là que bien ou mal on a droit de tout dire“).

Wie manchmal habe ich nicht Sachen auf der Canzel vorgebracht, die gewiß nicht klüger gewesen sind, als meine Anmerkungen, an welchen ein jeder zum Ritter werden will, und es hat kein Hund oder Hahn darnach gekrähet? Ich mag schwäzen, was ich will, man hört mir andächtig zu; man seufzt; man weint nach Gelegenheit, und wann die Predigt aus ist, so lobt man mich. Das macht die anständigen Gebärden, und der Ton der Stimme giebt unsren Worten, wann wir auf der Canzel stehen, eine Annehmlichkeit, die ihnen fehlt, wenn sie zu Papier gebracht sind, und der Ort, an welchem wir reden, samt unserer Kleidung, wirkt in den Gemühtern unserer Zuhörer eine Ehrerbietung, die sie antreibet, alles, was wir sagen, für gut zu halten, und welche sie nicht

\* Boileau Sat. I.

haben, wenn sie uns nicht vor sich sehen, sondern nur unsere Schriften lesen. Un predicateur, sagt der P. Malebranche dans sa recherche de la verite T. I. Liv. I. Ch 18. a raison dans tout ce qu'il avance, et il n'y a pas jusqu'à son colet, et à ses manchettes qui ne prouve quelque chose. Ich will also bei meinem Leisten bleiben. Ich will predigen, und das Bücherschreiben andern überlassen. Es wäre was gutes, wenn der Herr Magister Sievers einen gleichen Entschluß fassen wollte. Er könnte dadurch vieler Verdrießlichkeiten überhoben seyn. Ich gestehe, die gelehrt Welt würde an uns benden viel verliehren; aber wer kann ihr helfen? Sie würde es ihr selbst zu danken habe. Denn warum begegnet sie uns nicht besser?

Nun muß ich noch, ehe ich schiesse, ein Wort im Vertrauen mit derjenigen Art meiner Tadler reden, die sich, ohne von meinen Absichten zu urtheilen, einige Fehler in meiner Schrift zu entdecken einbildet. In dieser Classe setze ich diejenigen oben an, die sich daran ärgern, daß ich in meiner Vorrede geschrieben: Geschicht das am grünen Holze, was will am dürren werden? und

in der Entschuldigung an den Leser gesagt habe:  
Niemand verachte meine Jugend.

Sie bilden sich ein, dieses sey ein unverantwortlicher Missbrauch der heiligen Schrift. Ich gestehe, diese Censur hat mich sehr befremdet, und ich weiß fast nicht, was ich darauf antworten soll. Naum kann ich mir einbilden, daß es Ernst damit sey. Denn es ist schwer zu begreifen, wie kluge Leute ihre Gottseligkeit so gar hoch treiben können. Wenn ich also arg wollte: so könnte ich die Herren, die sich so gar ohne Ursach an meiner Schrift geärgert haben, ziemlich lächerlich machen. Aber auch bei dieser Gelegenheit zu zeigen, wie wenig ich zum spotten geneigt sey: so will ich ihnen ihre Scrupel mit aller Sanftmuth zu benehmen suchen, und ernsthaft mit ihnen reden.

Es verdienet auch überdem ihr jährliches Gewissen mehr ein Mitleiden, als daß man darüber lache. Ich bedaure sie von Grund meiner Seelen. Sie setzen sich durch ihre gar zu grosse Heiligkeit in den Stand, daß sie, ohne Gefahr zu sündigen, nicht einmal Essen und Trinken fordern können. Plagt sie der Durst, so dürfen sie nicht sagen, daß sie dürste. Und wann sie auf Reisen in ein Wirthshaus kommen, ist es ihnen nicht erlaubt zu fra-

gen: Habt ihr nichts zu essen? Leute, mit denen es so beschaffen ist, die sind vor andern eines lieb- reichen Unterrichts würdig; und ich mache mir ein Gewissen, sie auszuöhnen.

Ich bitte sie demnach zu bedenken, daß dasjenige, was ich vom grünen Holze gesaget habe, ein Sprichwort sey. Unser Heyland hat sich des selben bedienet, das weiß ich wohl: Aber ich sollte nicht meinen, daß dadurch die Natur dieses Sprichworts geändert sey, und das menschliche Geschlecht etwas von seinem Recht auf dasselbige verlorenen habe. Ich glaube also nicht, daß es eine Sünde sey, sich desselben zu bedienen, und das um so viel weniger, weil auch die andächtigsten alten Weiber sich kein Gewissen darüber machen.

Was das anlanget, daß ich gesaget habe: Niemand verachte meine Jugend: so möchte ich wohl von den gewissenhaften Personen, die mir dieses zur Sünde deuten, belehret seyn, wie ein Mensch, der sagen will, man solle ihn seiner Jugend wegen nicht verachten, seine Worte ordnen müsse, wenn er sich nicht versündigen will. Ich vor meine Person wußte es nicht kürzer und deutlicher auszudrücken, und kann nicht davor, daß Luther eine

eine gewisse Stelle in den Briefen Pauli eben so übersetzt hat. Ich halte es für eine gar zu grosse Geschwörlichkeit, allezeit, wenn man etwas reden oder schreiben will, die Nase in der Concordanz zu haben, um zu sehen, ob die Nedensarten, der man sich bedienen will, auch in der Bibel stehen. Meine heiligen Richter müssen dieses thun, falls man nicht muhtmaßen soll, daß es mit ihrem engen Gewissen nicht viel zu bedeuten habe. Ich beklage sie desfalls und gehe weiter. Doch muß ich noch demjenigen - - - hiatus in MSt. - - - Ich habe in meinen Anmerkungen S. 26. gemuhtmaßet, Jesus Unani sey; weil er eines ges. meinen Mannes Sohn gewesen, zu Fuke nach Jerusalem gegangen: diese Muhtmaßung will einem gelehrten und berühmten Manne in Sachsen nicht gefallen. Er hat mir die Ehre gethan, desfalls an mich zu schreiben, und die Höflichkeit, mit welcher er meine Meinung bestreitet, verdienet, daß ich sie öffentlich lobe. Ich war willens, seinen Brief, weil er viele besondre Anmerkungen in sich fasset, hier ganz einzurücken; aber da derselbe durch und durch mit Lobeserhebungen, der ich mich ganz unwürdig schäze, angefüllt ist: so hat es mir meine Demuth nicht zulassen wollen. Meine

Leser werden zufrieden seyn, wann ich ihnen sage, daß der gelehrte Mann behauptet, Jesus Anani sey nicht zu Fuße nach Jerusalem gegangen, sondern er habe dem Postknecht ein Trinkgeld gegeben und sich vor dem Thor auf die Post gesetzt. Folglich sey er nach Jerusalem gefahren. Ob ich nun gleich vieles wider die Zeugnisse der Schriftenten, aus welchen er dieses zu beweisen sucht, einzuwenden hätte: so will ich mich doch lieber bemühen, unsere Meinungen zu vergleichen, als mit einem so vortrefflichen Manne über eine Sache von so weniger Wichtigkeit zanken. Wir haben, deucht mich, beide recht. Jesus Anani hat sich unterwegens auf die Post gesetzt, und, so lange er auf der Post gesessen, ist er nicht gegangen. So weit hat mein Gegner Recht. Aber ich glaube, dieser geschickte Mann wird mir auch nicht streiten, daß Jesus Anani vor dem Thor zu Jerusalem absteigen müssen. Denn dieses müssen sich alle diejenigen gefallen lassen, die der Postknecht für ein Trinkgeld aufnimmt. Und auf solche Art wäre dieser Streit gehoben.

Ich eile zum Ende, und will dahero dasjenige, was außer diesem noch an meiner Schrift getadelt worden, nur mit ein paar Worten untersuchen.

Einige haben mich desfalls einer Grobheit beschuldigen wollen, daß ich in meinen Anmerkungen gesaget habe, was Kühnheit und Unflat auf Niedersächsisch heisse. Die Sittsamkeit dieser gar zu feinen Leute kommt mir eben so wunderlich vor, als die übergroße Heiligkeit derer, die sich einbilden, ich missbrauche der Schrift; und ich würde sie auch an meinem Bruder nicht zu billigen. Sehen sie dann nicht, daß ich nichts mehr thue, als daß ich anführe, was in meinem Codice MSt. steht? Mich deucht nicht, daß es billig ist, mir zuzumutten, daß ich salva venia dabey sezen sollen.

Doch vielleicht ist ein solcher Codex MStus nicht in der Welt. Ich weiß wohl, es giebt Leute, welche vorgeben, ich ässe meine Leser, wenn ich meinen Codicem anführe. Aber diese Herren müssen andere Leute nach sich selbst beurtheilen. Ich bin nicht der Mann, der andern etwas vorspielen fähig ist. Was ich sage, daß kann man glauben. Und wer meinen Worten nicht trauet, der komme zu mir: so will ich ihm meinen Codicem weisen.

Nachdem ich also alle ungleiche Urtheile, die von meiner Schrift gefället worden, beantwortet

habe: so bitte ich zum Beschlusse meine Leser nochmal, das, was ich geschrieben, wohl zu berücksigen. Ich schmeichele mir mit der Hoffnung, daß Unparteiische die Gründlichkeit meiner Verantwortung einsehen, und mir Recht wiederauffahren lassen werden. Bin ich so glücklich, so werde ich mich wenig daran lehren, was die Einfältigen von mir und meiner Schrift urtheilen. Ich bin zufrieden, wenn nur der Herr Magister Sievers und der klügste Theil dieser Stadt eine gute Meinung von mir haben. Der Rest mag sagen, was ihm beliebt: doch warne ich meine Lästerer zum Beschlusse wohlmeinentlich, es nicht gar zu bunt zu machen. Ich bin von Herzen fromm; aber macht man mich böse, so tauge ich auch nicht viel.

- - - - - at ille,  
Qui me commorit (melius non tangere clamo)  
Flebit, et insignis tota cantabitur urbe \*).

---

\* ) Horatius Lib. II. Sat.

# A n m e r f u n g e n.



---

## I.

### Ueber die Unnöthigkeit der guten Werke zur Seeligkeit.

Eine bescheidene und wohlgemeinte Epistel an  
den Herrn M. C.

Diese Liscovsche Schrift, eine der frühesten des Verfassers, ist keine persönliche Satyre. Sie umfasst einen allgemeinen Gegenstand, und hatte das her zu seiner Zeit auch ein allgemeineres Interesse, als vielleicht die meisten seiner übrigen Satyren, worin er nur über die Verirrungen des Geistes einiger Individuen spottet.

Liscov hat in diesem Aufsaß die Absicht gehabt, die Drehungen und Wendungen solcher Personen nachzuahmen, welche an und für sich gute nur von ihnen falsch verstandene Sache vertreis-

ben. Das er hierin nicht unglücklich gewesen, wird jeder Uneingenommene gern zugestehn.

Jetzt ist freilich der Gegenstand von viel geringserem Interesse, als er im Jahr 1730 seyn mußte. Die Ironie ist wohl eher etwas derb als fein, in welche er hier hinter der Maske eines orthodoxoren Magisters Sebastian Zankers, die Albernheit und Ueberreibungen belacht, welcher sich in jener Zeit viele protestantischen Religionslehrer im Streite mit Katholiken, Pietisten, Herrenhuter und andern zu Schulden kommen ließen, wenn sie das zünftige Symbol in der Lehre von der Rechtsfertigung zu vertheidigen hatten; doch hat ihn der Geist der Satyre an einigen Stellen zu Uebertreibungen verleitet, wodurch man auf den Gedanken kommen kann, daß er den rechten Verstand der Lehre von der Unnützlichkeit der guten Werke selbst nicht völlig ergründet habe. Vorzüglich auffallend ist in dieser Hinsicht was er S. 14. schreibt.

„Ich glaube, daß bis auf die Seiten des seligen Luthers ein Jeder, der die Schrift gelesen, sich eingebildet habe, Gott verlange von uns, daß wir seine Gebote halten sollen, und sehe voraus, daß wir dazu geschickt wären; allein dieser theure Mann hat endlich die Welt aus einem Irrthume ges-

rissen, der vielleicht so alt war, als sie selbst; indem er in seinem Buche de Servo Arbitrio sehr wohl angemerkt, das diejenigen Stellen der heiligen Schrift, da Gott etwas zu gebieten und zu verbieten scheint, nicht anders, als einen schimpflichen Vorwurf unsers Unvermögens in sich fassen. Nach diesem Begriffe unsers seligen Vaters Luther kann man die Absicht Gottes in Gebung des Gesetzes völlig einsehen, wenn man sich nur vorstellt, was einer sagen will, der einen Lahmen zum Tanz auffordert."

Wenn auch Luther und andere Theologen in der Heftigkeit des Streits solche ungeschickte Erklärungen und Gleichnisse gebraucht haben; so ist doch die in den öffentlichen Bekennnisbüchern enthaltene Lehre von guten Werken nicht nur erträglicher; sondern auch vernünftig und schriftmäßig. Luther selbst hat sich häufig deutlich genug erklärt, wie er die Worte verstehe: der Glaube allein macht seelig. „Warum? (so fragt er einst; und die Antwort ist:) Er bringet den Geist mit sich, der alle gute Werke mit Lust und Liebe thut, und alle Gottes Gebot erfüllt. — Ist der Baum gut und grün, er schlägt aus, und bringt Früchte und Blätter; die Natur giebts; ich darf

ihm nicht gebieten, und zu ihm sagen: hörst du  
Baum trage Apfel! — Gute Werke machen  
nicht den Christen; sondern der Christ macht  
gute Werke, u. s. w. —

Doch Liscov hatte sehr Recht, die groben Bes-  
tolen seiner Zeit scharf zu strafen.

---

---

## II.

Über die Entstehung der drey satyrischen  
Aufsätze:

1) Klägliche Geschichte von der jämmerlichen  
Zerstörung der Stadt Jerusalem; mit kurzen,  
aber dabei deutlichen und erbaulichen Anmerkun-  
gen, nach dem Geschmacke des (S. T.) Herrn M.  
Heinrich Jacob Sievers, erläutert, als eine Zu-  
gabe zu dessen Anmerkungen über die Passion ans,  
Licht gestellet von X. Y. Z. Rev. Minist. Cand.  
Frankfurt und Leipzig 1732.

2) Schreiben des Ritters Clifton an einen  
gelehrten Samojeden, oder Vitrea fracta, betref-  
fend die seltsamen und nachdenklichen Figuren,  
welche derselbe den 13. Jan. st. v. 1732. auf ei-  
ner gefrorenen Fensterscheibe wahrgenommen. Aus  
dem Englischen ins Deutsche übersetzt. Frankfurt  
und Leipzig, 1732.

3) Der sich selbst entdeckende X. Y. Z. Oder  
L-e-s H-e-r-m-n-B-a-m-s-r-s, Rev. Minist.  
Candidati, aufrichtige Anzeige der Ursachen die

ihn bewogen; die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem mit kurzen Anmerkungen zu erläutern, und diese Anmerkungen unter falschen Namen ans Licht zu stellen, zur Beruhigung und zum Trost des (S. T.) Herrn Magister Sievers, jingleichen zur Reitung der Unschuld seiner Absichten wider allerhand ungleiche Urtheile und Deutungen zum Drucke befördert. Leipzig, 1735. hat sich Liscov selbst aussführlich erklärt. Es ist der beste Commentar zu diesen Schriften.

„Der erste, mit dem ich verfiel,“ schreibt er: „war der Herr Magister Sievers, ein junger Mensch, aus Lübeck gebürtig, woselbst sein Vater Cantor war. Eine gar zu vortheilhafte Einbildung von der Größe seiner Gaben, die an sich nicht zu verachten waren, hatte in ihm von Jugend auf eine Begierde gewirkt, seinem Nächsten zu dienen, die grösser war, als sein Vermögen. Er ward ganz frühe Meister der freyen Künste, unterrichtete die studirende Jugend zu Rostock, und theilte der Welt in kurzer Zeit eine solche Menge Schriften in gebundener und ungebundener Rede mit, daß er schon in seinem 21sten Jahre im Stande war, eine Sammlung derselben in zween Octavbänden heraus zu geben.“

„Alle diese Schriften waren nicht weit her, und aufs bescheidenste davon zu reden, nichts anders, als ein Mischmasch genteiner, unreifer, und gutenthalts gestohlner Gedanken, die entweder, mit vieler Mühe, in deutsche Neime gezwungen, oder durch ein plattes und barbarisches Kükenslatein noch mehr verstellen waren.“

„Ich las sie, und lachte darüber, wie viele andere; aber es kam mir nicht in den Sinn, gegen den Herrn Magister Sievers zu schreiben. Ich hielte dieses der Mühe nicht wert. Und so war ich noch gesinnet, als er im Jahre 1732 die Passion mit Anmerkungen herausgab. Diese Anmerkungen waren so läppisch, daß ich noch nicht begreifen kann, wie der Herr Magister Sievers es wagen mögen, einen so ehrwürdigen Text damit zu schänden. Indessen hätte er es meinetwegen noch ärger machen mögen. Ich bekümmerte mich so wenig um ihn und seine Schriften, daß ich mir nimmer die Mühe würde genommen haben, ihn zu demühtigen, wenn er nicht selbst, auf gewisse Maasse, Gelegenheit dazu gegeben hätte.“

„Seine Anmerkungen über die Passion waren kaum heraus gekommen: so wurden sie in dem hamburgischen Correspondenten recensirt. Diese

Recension war zwar satyrisch, aber dabei so fein und höflich, daß der Herr Magister Sievers, wenn er nicht gar zu sehr von sich selbst wäre eingenommen gewesen, sich unmöglich darüber hätte entrüsten können, und ich war so unschuldig daran, als der Herr Magister Sievers selbst. Allein der Herr Magister Sievers war gar zu empfindlich. Er zog sich die ihm angethanen Be- schimpfung zu schmerzlichem Gemüthe: er ließ einen trostigen Aufsatz in das 33te Stück des hamburgischen Correspondenten rücken, in welchem er den Verfasser der anzüglichen Recension einen boshaftigen und neidischen Menschen nennete, und sein Unstern wollte, daß er, ohne alle Ursache und wider alle Wahrscheinlichkeit, mich für den Urheber dieser unglückseligen Recension halten müßte."

„Ich suchte ihm diesen ungegründeten Verdacht zu bemechten, und ließ ihn durch Leute, die mit ihm umgingen, versichern, daß ich an der Recension seiner Anmerkungen über die Passion keinen Theil hätte; allein es half alles nichts. Er blieb dabei, ich sei sein Verfolger, und sprach in allen Gesellschaften lästerlich von mir. Dieses wäre genug gewesen, einen andern in Harnisch

zu jagen; aber ich war so gelassen, daß ich ihn sprechen ließ, und gedachte an keine Rache.“

„Wie indessen zu der Zeit jedermann in Lübeck von dem neuen Buche des Herrn Magister Sievers redete: so kam ich auch mit einem meistner Freunde davon zu sprechen. Wir wunderten uns, daß ein sonst nicht unvernünftiger Mensch sich nicht schämte, der Welt so kindische Anmerkungen vorzulegen. Wir entschuldigten ihn mit seiner Jugend, und ich sagte unter andern, daß es mir, wenn ich so schreiben wollte, als der Herr Magister Sievers, ein leichtes seyn sollte, alle 24 Stunden ein Buch zu machen. Man frug mich, wie ich das anfangen wollte? Ich antwortete: Ich dürfte nur die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem, welche der Herr Magister Sievers seiner erläuterten Passion angehängt hatte, nehmen, und Anmerkungen darüber machen.“

„Dieser Einfall gefiel meinem Freunde so wohl, daß er mich bat, denselben zur Wirklichkeit zu bringen. Ich that es, und war in weniger als 24 Stunden mit meinen Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem fertig. Meine Absicht war noch nicht, daß diesel-

ben gedruckt werden sollten. Ich schickte sie meinem Freunde, zu seiner Privatbelustigung, zu, und dabei wäre es geblieben, wenn meine Schrift nicht einem andern guten Freunde in die Hände gerähten wäre. Dieser behielte sie, und ließ sie drucken; welches ich vielleicht würde verhindert haben, wenn der Herr Magister Sievers sich bescheidener aufgeführt, und mich durch sein loses Maul nicht wider sich gereizet hätte."

„Auf solche Art kamen meine Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem ans Licht. Sie sind meine erste Schrift wider den Herrn Magister Sievers.“

„Die andere Schrift, welche ich wider den Herrn Magister Sievers geschrieben habe, ist das Schreiben des Ritters Robert Clifton an einen gelehrten Samojeden ic. Ich versprach dieses Schreiben in dem Verzeichniſe meiner Schriften, welches ich, nach Art des Herrn Magister Sievers, meinen Anmerkungen über die Historie von der Zerstörung der Stadt Jerusalem angehängt hatte. Ich glaubte aber nicht, daß ich dieses Versprechen jemals erfüllen würde.“

„Der Herr Magister Sievers wollte mit aller Gewalt.“

Gewalt ein Naturkundiger seyn. Ich weiß nicht, ob diese Begierde eine Frucht, oder eine Ursache der unverdienten Ehre war, die ihm die königl. preußische Societät der Wissenschaften erwies. So viel ist gewiß, daß er, nachdem ihn diese berühmte Gesellschaft, aus Ursachen, die ihr allein bekannt sind, zu ihrem Mitgliede erkoren hatte, beständig an dem Ufer der Ostsee herum irrete, und bunte Steine suchte. Die er sand, ließ er sogleich in Kupfer stechen, schrieb ein lateinisches Briefchen davon, und versandte sie in ganz Deutschland an unterschiedene berühmte Männer. Dieses war nun freylich ein bequemes Mittel, ohne grosse Unkosten in der Welt bekannt zu werden: Allein ich hielte es doch für Kinderen, von einem jeden bunten Quark so viel Aufhebens zu machen, und wollte dem Herrn Magister Sievers dieses durch den Titel des Schreibens des Ritters Clifton an einen gesuchten Samojeden, auf eine höfliche Art, zu versiehen geben. Ich nannte zu dem Ende die Be trachtungen dieses Ritters über eine gefrorene Fens terscheibe, Vitrea fracta, oder nichtswürdig, läppisch Zeug. Der musicalische Stein, den der Herr Magister Sievers gefunden hatte, gab mir vornehmlich Anlaß dazu. Man machte viel Werks

aus diesem Stein, auf welchem man sich musicasche Noten zu entdecken einbildete. Das Gerücht desselben erschallte weit und breit; ja man hat gar gesaget, der verstorbene König von Polen habe ihn nach Dresden in die Kunstkammer verlanget. Er soll auch, nachdem ihm der Herr Magister Sievers vorher, in perpetuam rei memoriam, abmahlen lassen, wirklich dahin geschickt seyn. Ich habe diesen Stein nicht gesehen; aber nach dem Kupfer zu urtheilen, so muß man just eines Cantors Sohn seyn, um Noten darauf zu sehen."

„Indessen war ich nicht gesonnen, ein solches Schreiben an einen Samojeden, als ich versprochen hatte, wirklich zu ververtigen. Ich hätte es bey dem Titel bewenden lassen, wenn man mir nicht in einer Gesellschaft gesaget hätte, die Erfüllung meines Versprechens sei schlechterdings unmöglich. Ich hielte mich Ehren halber verbunden, das Gegentheil zu behaupten, und fing, von der Zeit an, auf meine Fensterscheibe zu sinnen. Es gelung mir einmal des Morgens beym Tee, ein Blättchen Papier mit so viel wunderlichen Figuren zu bemahlen, als ich zu meinem Zweck nöthig zu haben vermeinte. Das war das wichtigste. Mit dem Schreiben an den Samoje-

den ward ich bald fertig. Es wurde gedruckt, und der Herr Magister Sievers hatte den Verdruf, auch sogar seinen Naritäten gästen, den Grund aller seiner Hoffnung, und den einzigen Trost in seinen Nöchten, lächerlich gemacht zu sehen. Er ward zwar in dem Schreiben an den Samojeden nicht genennet; allein er merkte doch wohl, daß es auf seine bunten Steine gemünzet war, und daß Magister Makewind niemand anders sehn konnte, als er selbst. Er fand sich aber auch in dieses Unglück, that vor wie nach groß, und fluchte und drohete seinen Verfolgern."

Diese Aufführung machte, daß ich so viel weniger Bedenken trug, die dritte Satyre gegen ihn zu schreiben. Der Herr Magister Sievers war zu der Zeit, als meine Anmerkungen über die Geschichte der Zerstörung der Stadt Jerusalem heraus kamen, so wenig Meister von seinen ersten Bewegungen gewesen, daß er mich in St. Annen Kloster, auf öffentlicher Canzel, verflucht, und in den Abgrund der Hölle verdammet hatte. Viele Leute, und insonderheit gewisse einfältige und mürrische Priester, hegten ein so unvernünftiges Mitleiden mit dem Herrn Magister Sievers, daß sie das, was ich wider denselben vor-

genommen hatte, für ein strafbares Beginnen hielten, und meine Schriften für schändliche Passquellen ausrufen, und einige wollten darinn einen strafbaren Missbrauch biblischer Redensarten entdecket haben. Ich hielte für nöthig, sowohl den Herrn Magister Sievers wegen seines unbesonnenen Eifers, als auch die elende Schaar seiner gar zu mitleidigen Freunde, und andere unbillige Richter meiner Schriften, wegen ihrer lächerlichen Urtheile, zu züchtigen, und versorgte zu dem Ende eine eigne Schrift, welche in dieser Sammlung die dritte ist."

"Ich gab ihr den Titel: Der sich selbst entdeckende X. Y. Z. ic. und stellte mich, als wenn ich mich dem Herrn Magister Sievers entdecken wollte; weil derselbe öfters gesaget hatte, er wollte seinem Gegner schon antworten, wenn er nur wüßte, wer es wäre. Da es nun aber meine Absicht gar nicht war, dem Herrn Magister Sievers meinen rechten Namen zu sagen: so borgte ich so lange einen freinden, und Herr Lucas Hermann Hackmeister, ein gelehrter Candidatus Ministerii, der sich durch seinen stillen und unschuldigen Wandel, durch seine sittsam Gebehrden, und durch die besondere Höflichkeit

keit seiner Sitten, von vielen seines gleichen, auf eine ihm sehr vortheilhafte Art, unterscheidet, mußte den seinigen hergeben."

„Ich war genöhtiger, zu einem Candidato Ministerii meine Zuflucht zu nehmen, weil ich mich auf dem Titel meiner Anmerkungen über die Geschichte von der Zerstörung der Stadt Jerusalem für einen Candidatum Ministerii ausgegeben hatte, und glaubte nicht, daß man mir dieses übel deuten würde; zumal, da ich die Bescheidenheit gebrauchte, mich nur bloß der stummen Buchstaben des Namens des Herrn Bäckmeisters zu bedienen, auf welche ich eben so viel Recht zu haben vermeinte, als dieser ehrliche Mann, ohne mich an den Laubbuchstaben desselben, die doch die Seele eines Namens sind, und ohne welche die stummen Buchstaben nichts bedeuten, im geringsten zu vergreifen. Allein, ich habe nachdem erfahren müssen, daß nicht nur der Herr Bäckmeister, sondern auch andere, mir dieses höchstens verdacht haben. Ich finde nicht nöthig, mich gegen diese letzten zu verteidigen. Denn gegen diejenigen, die den Herrn Bäckmeister niemals gesehen haben, getraue ich mir nicht, mein Verfahren zu rechtfertigen, und diejenigen, welche

die Ehre haben, diesen wackern Mann von Person zu kennen, die werden mir, wenn sie denselben nur einmal recht betrachten, den Fehler, den ich begangen habe, gerne vergeben. Den Herrn Hackmeister aber, der allein berechtigt ist, sich über den Missbrauch seines Namens zu beschweren, bitte ich hiemit öffentlich um Vergebung. Ich bekenne, ich habe mich an ihm versündiget; allein die Freiheit, die ich mir in Ansehung seines Namens genommen habe, hat ihm so wenig geschadet, daß er gar keine Ursache hat, auf mich zu zürnen. Keine Seele in Lübeck hat jemals den geringsten Verdacht auf ihn gehabt, daß er die Schrift, für deren Urheber ich ihn ausgab, gemacht hätte. Die ganze Stadt hielt dieses für schlechterdings unmöglich. Da er nun unstreitig zu dem auserwählten Häuflein derjenigen gehört, die meine Schriften, als ärgerlich und gottlos, verdammten: so muß er nothwendig die allgemeine Ueberzeugung von seinem christlichen Gemüthe, die eine grosse und volkreiche Stadt so einmütig an den Tag gelegt hat, für seinen höchsten Ruhm achten, und es mir noch Dank wissen, daß ich ihm zu diesem öffentlichen Zeug-

nisse von seiner ausnehmenden Tugend verholzen habe."

„Uebrigens kam diese Schrift, der ich des Herrn Backmeisters Namen vorgesetzt hatte, allererst im Jahre 1733, und also zu einer Zeit zum Vorschein, da man meiner Händel mit dem Herrn Magister Sievers fast vergessen hatte. Ich hatte so wenig Lust, diese Händel fort zu segen, daß ich mich nicht entschließen konnte, eine Schrift drucken zu lassen, die nothwendig den Herrn Magister Sievers und viele andere noch mehr wider mich erbittern müßte. Aber endlich mußte ich den Vorstellungen meiner Freunde weichen. Mein Backmeister ward gedruckt, und mit demselben hatte mein Streit mit dem Herrn Magister Sievers ein Ende.“

„Ich bin, eigentlich zu reden, der Urheber des selben nicht gewesen. Der unbillige Verdacht, den der Herr Magister Sievers auf mich warf, und die ungegründeten Klagen, die er gegen mich führte, gaben Anlaß dazu. Ich habe ihm zwar nichts geschenket, und viele glauben, ich sei gar zu unbarmherzig mit ihm umgegangen: Allein seine Schriften waren unerträglich, und sein Stolz verdiente eine Büchtigung. Er selbst wird nie-

mals leugnen, daß meine Sathren ihm sehr heilsam gewesen sind, und ihn von vielen Ausschweifungen abgehalten haben. Ich glaube dieses darum, weil ich versichert bin, daß er jezo, da er zu reisern Jahren gekommen ist, seine Schriften mit ganz andern Augen ansiehet, als vor diesem. Er hatte viel Gutes an sich, und ich habe ihn immer für den besten und vernünftigsten von allen meinen Gegnern gehalten. Seine Person ist mir als lemal lieb gewesen; ob ich gleich seine Schriften verabscheuet habe, und noch verabscheue. Ich gönne ihm auch noch alles Gutes, und habe mit Freuden vernommen, daß er in Schweden beforsdert ist. Es ist dieses ein Glück, das er vielleicht in seinem Vaterlande nicht erlebet hätte, und mir fallen, so oft ich daran gedenke, die Worte des Cicero an den Trebatius ein: *Est quod gaudeas, te in ista loca venisse, ubi aliquid sapere vide-rere \*).* Ich wünsche indessen von Herzen, daß er nicht als Compastor an der deutschen Kirche zu Nordköping sterben; sondern bald zu einer bessern und ihm angenehmern Stelle in seine Vaterstadt zurück berufen werden möge."

---

\* Epist. ad Familiares Lib. VII. Ep. 10.

---

Nun möge noch die über diesen Gegenstand von Liscov verfaßten und in den damaligen geschriften und politischen Zeitungen, nämlich in den hamburgischen Correspondenten, in den hamburgischen Bericht, und niedersächsischen Nachrichten, abgedruckten Rezensionen und Anzeigen, der Vollständigkeit wegen, hier einen Platz finden.

### No. 1.

Lübeck. Von da aus ist uns folgender Aufsatz zugesendet worden, welchen wir wörtlich einrücken. Unser Herr Magister Heinrich Jacob Sievers hat neulich die Geschichte des Leidens und Sterbens, der Auferstehung und Himmelfahrt Jesu Christi, mit kurzen exegetischen Anmerkungen erläutert, ans Licht gestellet. Das Werkgen besteht aus 12 Bogen. Die Vorrede, der Text, die Historie von der Zerstörung Jerusalem, das dreyfache Meister, und das merkwürdige Verzeichniß seiner

bishero herausgegebenen Schriften füllen den Raum von  $10\frac{1}{2}$  Bogen. Die Vorrede, welche von den Feinden und Freunden des Kreuzes Christi handelt, ist beweglich geschrieben, und jeder frommer Christ, der sie mit Andacht liest, wird kein Bedenken tragen, den Herrn Verfasser, wie er inständig bittet, in sein Gebet zu schliessen, und Gott anzustehen, daß er ihn mit Kraft ausrüsten, und mit Gaben zieren wolle. Die Anmerkungen sind kurz, doch gelehrt und brauchbar. S. 5. S. 30. bei dem Worte: daheime, wird aus Busgenhagens ersten niedersächsischen Ausgabe der Passionshistorie sehr nützlich angeführt, daß es Plattdeutsch im Huse heisse, wie S. 33. zu den Worten: er stinket schon, aus eben dem Autore gründlich gezeigt wird, daß es in der niedersächsischen Sprache mit: He stinket rede, gegeben werde. S. 39. wird füllen durch Valen erläutert, u. s. w. und noch auf dem Blatte, wenn der Text sagte: die Jünger brachten die Eselin zu Jesu, legten ihn Kleider darauf, und setzten ihn darauf, wird in einer feinen exegethischen Note sehr scharfsinnig gemahnt, daß es geschehen, damit er desto sanfter reiten mögte. Die Register sind sehr vollständig, und kann insonderheit das

leßtere denen, die sich die niedersächsische Sprache  
geläufig machen wollen, statt eines Wörterbuchs  
dienen. Bei dem Verzeichniſſe seiner bisher hervor  
ausgegebenen Schriften dient den Käufern zur  
Nachricht, daß wenn sie sich das 19te und 20te  
Stück anschaffen, sie die Werke von No. 5. bis  
17. inclusiv zu kaufen nicht nöthig haben: indem  
diese sich zu jenen benden, als Theile zu dem  
Ganzen verhalten. Man träßt indessen keinen  
Zweifel, es werde der Herr Magister fortfahren,  
seiner lieben Vaterstadt zum Ruhm, der berühm-  
ten Gesellschaft, deren Mitglied er ist, zur Ehre,  
und seinen wehrten Eltern zum Trost, die Anzahl  
seiner Schriften zu vermehren.

---

No. 2.

Lübeck. Von daraus ist uns von Herrn Magister Sievers eigener Hand folgendes zugesendet worden. Er beschweret sich über die eingesendete Recension seiner Anmerkungen über die Passion. Wie wir uns nur durch das Original desjenigen, was eingesendet worden, rechtfertigen können: so bitten wir uns aus, uns mit dergleichen Aufsätzen zu verschonen, die noch dazu nicht selten Unkosten verursachen. Wer weiß aller Leute Umstände; und alle Anzüglichkeiten fallen nicht so leicht in die Augen. Wenn sich endlich die Herren balgen müssen: so müssen sie sich einen andern Kampfplatz, als unsern Zeitungen auslesen. Wir halten nichts von solchen Duellen. Magister Sievers lässt sich die anzügliche Recension, seiner Anmerkungen über die Passion, welche ein boshaftiger und neidischer Mensch dem Verserti-

ger dieses gelehrten Artikels zugesandt, und die dem zoston Stücke dieser Zeitungen auf Verlangen eingerückt worden, so wenig anfechten, daß er schon aufs neue herausgehen lassen: Kurze, geistliche Andachten in gebundener Nede über einige Stücke aus der Passion, welche mit göttlicher Hülfe an denen Sonntagen Judica, Palmarum und am stillen Frentage in der St. Marienkirche in Lübeck nach gehaltener Nachmittags-Predigt musicalisch aufgeführt werden sollen. In Quarto 2 Bogen. Diese Andachten bestehen aus 3 poetischen Oratoriis, und handelt das erste von Judä Verrätheren, das andere von Petri Verleugnung, das dritte von den Wunderwerken bey der Kreuzigung Christi.

---

---

No. 3.

Hamburg. Sollte es uns auch gleich etwa jemand verdenken, so fahren wir dem ungeachtet fort, abermal einer Schrift zu erwehnen, die von dem aufgeweckten Verstande ihres Verfassers zeugt und den Titel hat: Der sich selbst entdeckende X. Y. Z. oder L-c-s H-rm-n B-ckm-st-rs Rev. Minist. Cand. aufrichtige Anzeige der Ursachen, die ihn bewogen, die Geschichte von der Verstöhrung der Stadt Jerusalem mit kurzen Anmerkungen zu erläutern, und diese Anmerkungen unter einem falschen Namen ans Licht zu stellen, zur Veruhigung und zum Trost des (S. T.) Herrn Magister Sievers, imgleichen zu Rettung der Unschuld seiner Absichten wider allerhand ungleiche Urtheile und Deutungen zum Drucke befördert 1733. in 8. von 3 Bogen. Schriften von solcher Art, als die gegenwärtige ist, zu versetzen, sind

nur wenig geschickt. Die Vorrede soll der Verleger gemacht haben. Er giebt zu erkennen, daß ihm schon von einem halben Jahre das Manuscript davon zu Händen gekommen sey; und weil er, nach vieler angewendeten Mühe, dennoch nicht erfahren können, wer denn eigentlich unter dem X. Y. Z. verborgen liege: so habe er dasselbe, die Leser, so nicht murrisch sind, damit zu belustigen, in öffentlichem Drucke bekannt zu machen, nicht länger anstehen wollen; indem er glaube, daß eine so wohlgesetzte Satyre der Welt notwendig gefallen müsse; und darin hat er, auch unserer Meinung nach, ganz Recht. Hierauf zeigt der Herr Verfasser im Vorberichte wie es die Liebe, die er sich selbst schuldig, erfordert, die gärtigen Titel eines Spotters und Pasquillanten, die man ihm unschuldigerweise hengelegt, von sich abzulehnen und seine Ehre zu retten, weil es ihm nicht gleichviel sey, was die Leute von ihm gedachten. Solches geschiehet nun in der Abhandlung selbst ganz nachdrücklich. Vornehmlich aber redet er mit dem Herrn Magister Sievers sowohl ohne Ernst, als im Ernst. Die Proben seiner grossen Gelehrsamkeit sind gerühmt, und zugleich dargethan worden, daß der Herr X. Y. Z.

des Herrn Magister Sievers in den Anmerkungen über die Zerstörung der Stadt Jerusalem durchaus nicht gespottet, sondern ihn nach Würdru gelobet, auch dessen Anmerkungen über die Passion sich als ein Muster der Vortrefflichkeit zur Nachahmung erköhren, und nichts gesagt habe, was ihm zur Beschimpfung gereichen könne. Gedachte Anmerkungen, heißt es ferner, wären deswegen unter einem verstellten Namen herausgekommen, um mit desto mehrerer Sicherheit zu vernichten, was kluge Leute von des X. Y. Z. ersten Schrift urtheilen würden. Daß man sagt, er habe die Nachahmung glücklich getroffen, ist ihm lieb zu vernehmen; denen aber widerspricht er kräftiglich, welche in der irrigen Meinung stecken, man habe des Herrn Magisters gespottet, und ihn durch dergleichen Lobeserhebungen lächerlich zu machen gesucht. Der Herr Magister Sievers müsse, nach der theologischen Regel, von den eigentlichen Worten eines Scribenten nicht abweichen. Sey er auf das ihm gegebene Lob zornig: so mache er sich dadurch verdächtig, und verachte seine eigene Arbeit. Am angenehmsten ist zu lesen, was von des Herrn Magister Sievers Predigten zu St. Annen in Lübeck erzählt,

zehlet, wird, wie er alda seine Zuhörer in der tiefen Theologie unterrichte, daß sie die Gnosticos, Valentinianer und andete sowohl alte als neue Ketzter widerlegen können. Eine andächtige Frau soll aus seinen Predigten einen solchen Eifer gegen den Doppel geschöpfet haben, daß, als sie im Traume mit diesem Ketzter zu thun gehabt, sie ihren Mann unwissend in das rechte Auge geschlagen, daß es ihm braun und blau geworden. Endlich aber wird dem Herrn Magister Sievers im Ernst vorgehalten, wie unbedacht sam er in seinen Predigten gehandelt, daß er nicht nur den Verfasser der Anmerkungen über die Zerstörung der Stadt Jerusalem, sondern auch den Drucker, die Verkäufer und alle, die sie gelesen, verflucht, und in den Abgrund der Hölle verdammet. Solches ist auch wohl die Hauptursache der gegenwärtigen Schrift gewesen, um den Herrn Magister zur Erkenntniß seines übeln Verfahrens zu bringen; indem sein Bann, aus Ermanglung der Ordination, noch nicht gültig. Von dem oberhalb des Titels stehenden Namen sagt der Herr Verfasser, daß er sich damit dem Herrn Magister Sievers, als einem Manne, der seinen Talmud so fertig als seinen Abendsegen liest, alleine

kund geben wollen, indem er denselben leichtlich auch im Deutschen ohne puncta vocalia zu lesen fähig sei. Ganz zuletzt werden diejenigen abgesertigt, welche sich etwa unterstanden, von des Herrn Versägers Schrift eine unbillige Censur zu ertheilen: mit der angehängten Warnung, daß dergleichen nicht weiter geschehen möge, denn er sey von Herzen fromm, aber mache man ihm böse, so tauge er auch nicht viel.

---

---

## No. 4.

Lübeck. Dem hiesigen Buchhändler Schmidt ist eine auf 3 Bogen in 8. gedruckte Schrift zum Verkauf übersandt worden, unter dem Titel: Kurze, aber dabei deuuliche und erbauliche Anmerkungen über die klägliche Geschichte von der jämmerlichen Zerstöhrung der Stadt Jerusalem, nach dem Geschmacke des (S. T.) Herrn Magister Heinrich Jacob Sievers versertiget, und als eine Zugabe zu dessen Anmerkungen über die Passion ans Licht gestellet von X. Y. Z. Rev. Minist. Cand. Frankfurt und Leipzig, 1732. Der Verfasser macht den Anfang mit einer langen Vorrede zum Lobe des Herrn Magister Sievers, ertheilet darauf die Anmerkungen selbst, als eine Nachahmung der sieverischen Schreibarten, und beschliesset mit einer Entschuldigung an den Leser. Wer diese Schrift mit den sieverischen Anmerkun-

gen über die Passion, welche kürzlich in Lübeck heraus gekommen sind, zusammen hält, wird finden, daß der Verfasser sich überall im Loben, Nachahmen und Entschuldigen als einen wahren Nachfolger des berühmten Dr. Swift aufgeführt habe. Nur ist es Schade, daß seine Arbeit auch an Fehlern der steuerischen einigermaßen ähnlich geworden ist; wiewohl ein verständiger Leser leicht bemerken kann, in welcher von gedachten benden Schriften die Fehler dem Drucker, und in welcher sie dem Verfasser bezumessen sind.

---

---

No. 5.

Leipzig. Es ist allhier eine kleine Schrift von 3. Bogen in 8. zu haben, deren Aufschrift diese ist: Vitrea fracta, oder, des Ritters Robert Clifton Schreiben an einen gelehrten Samojeden, betreffend die seltsamen und nachdenklichen Figuren, welche derselbe den 13. Januar st. v. Anno 1732. auf einer gefrorenen Fensterscheibe wahrgenommen, aus dem Englischen ins Deutsche übersezt. Nebst einem Kupfer, welches die Figuren auf der gefrorenen Fensterscheibe vorstellt. Man sieht bald, daß dieses eine wohl ausgesonnene Satyre auf einen oder mehrere Gelehrten ist, welche, zumal in Untersuchung der Natur, bisweilen zu weit gehen, und sich sowohl dadurch, als durch eine nicht genug gezähmten Ehrsucht, verständigen Leuten lächerlich machen. Die Erfindung ist anmutig, und die Ausführung kommt ihr vollkommen gleich. Daher wird sie alle Leser, diejenigen aber noch mehr, vergnügen, welche vielleicht dazu den rechten Schlüssel haben.

---

No. 6.

Rostock. Von da hat man uns folgende Nachricht allhier einzurücken zugesendet. Demnach die neulich gedruckte kleine Schrif: Vitrea fracta genannt, nicht unbillig befürchten lässt, es werde der scoptische X. Y. Z. welcher mit dem Ritter Clifton in einer Haut stecket, zu noch fernerer vermeintlicher Beschimpfung eines gewissen hochverdienten Gelehrten, mit welchem er schon in den Anmerkungen über die Zerstörung Jerusalem so unbarmherzig umgesprungen ist, alle in dem diesen Anmerkungen angehängten Catalogo edendorum specificirte Spötteren, wirklich mit der Zeit ans Licht stellen: Als ist ein genuiner Auditor und Respondens obwohlgedachten Polyhistoris, aus schuldiger Dankbarkeit gegen seinen theuren Herrn Praeceptorem und resp: Praesidem, entschlossen, dessen vorerwähnten verlappten

Antagonisten mit allen seinen Einbläsern, vermit-  
telst eines wichtiger Werks, ad absurdum zu  
bringen. Man füget hiemit den Titel desselben  
als einen testem des weitläufigen Inhalts und  
angenehmen Vortrags hinzu: Die zerbrochene und  
wieder geflickte Fensterscheibe, oder sonnenklarer Be-  
weis, daß des Ritters Robert Clifton Schrei-  
ben an einen gelehrten Samojeden keine Ueber-  
sezung, sondern ein gegen die Spec. Cur N. Viri  
cujusdam celeb. gerichtetes sanguinantes Original-  
Figmentum, aber mit mehr als 99 Unwahrhei-  
ten von dessen Fatis und Familie, wie überhaupt  
mit unzähligen Vitiis Ortho - et Typographicis be-  
streuet sey. Nebst einer neuen Methode, die In-  
differentisten aus den Kupfern ihrer Bücher zu er-  
kennen, und einer vorläufigen Abfertigung aller  
Mocquerien, welche noch inskünftige von giftigen  
Federn gegen den Herrn Magister Sievers ge-  
schrieben werden dürften, könnten oder möchten.  
Alles mit Demonstrationibus Mathematicarum  
aemulis, quoad 99. Falsa aber grossentheils  
mit Instrumentis Notarialibus erhärtet von  
S—philo. Man wird der Wahrheit zur  
Steuer, diese Apologie beschleunigen, weil man  
schon Nachricht hat, daß einige unbesonnene Leute,

die doch den guten Freund besser kennen sollten,  
nachdem sie in des Cliftons Schreiben von Ma-  
kewind gelesen, anfangen, ihn für einen Mann  
dieses Namens zu halten, also, daß die vindicia  
seiner Studiorum Exegetico - Homiletico - Pole-  
mico - Poetico - Medico - Litterario - Curiosorum  
höchst erforderlich sind.

2340



